THEOSOPHICAL SOCIETY POINT LOMA - DEUTSCHE ABTEILUNG e.V.
Wir folgen der Blavatsky-Tradition

JANUAR/MARZ 2026




2

KEINE RELIGION IST HOHER ALS
DIE WAHRHEIT!

Die Ziele und Zwecke der Theosophischen Gesellschaft:

1. Unter den Menschen das Wissen tiber die dem
Universum innewohnenden Gesetze zu verbreiten.

2. Das Wissen der essentiellen Einheit aller Wesen bekannt

zu machen und zu zeigen, dass diese Einheit in der Natur

grundlegend ist.

Eine aktive Bruderschaft unter den Menschen zu formen.

4. Alte und neue Religionen, Wissenschaft und Philosophie
zu studieren.

5. Die dem Menschen innewohnenden Kréfte zu erforschen.

(98]

Umschlag: Altarpiece I, 1915

Hilma af Klint
26.10.1862 Schweden - 21.10.1944 Djursholm

Schon frith zeigte sich Hilmas kiinstlerische Eignung
3¢ und ihr Interesse an Mathematik und Botanik. Im Alter
L von 20 Jahren wurde sie an der Koniglichen Akademie
4 q der Schonen Kiinste aufgenommen und studierte in den
Jahren 1882-1887 Zeichnen, Portrit- und
Landschaftsmalerei. Sie schloss ihr Studium mit Auszeichnung ab.
Darauffolgend begann sie in Stockholm zu arbeiten und erlangte
Anerkennung fiir ihre Landschaften, botanischen Zeichnungen und
Portrits.
1888 trat sie der Theosophischen Gesellschaft bei und folgte 1895 nach
der Spaltung derselben der Theosophischen Gesellschaft Adyar. In
spateren Jahren trat sie der Anthroposophischen Gesellschaft bei. 1906
erhielt Hilma den Auftrag von einem der Meister der Weisheit, eine Serie
von Gemilden zu schaffen. Diese Serie abstrakter Gemilde ist als
Gemdlde fiir den Tempel bekannt. Die Entstehung der Gemdlde fiir den
Tempel erfolgte in zwei Phasen ab 1906 wihrend 15 Jahren. Die Serie
umfasste 193 Gemailde. Hilma erklirte, dass die Bilder durch sie mit Kraft
gemalt wurden: ,,Ich arbeitete schnell und sicher, ohne einen einzigen
Pinselstrich zu dndern.*
Quellen: Text Theosophy-Wiki - Bilder Wikimedia.commons




Liebe Leserin, liecber Leser,

Sie haben es sicher gleich
gemerkt, unsere Zeitschrift hat
ein anderes  Gesicht be-
kommen! Mit dem Beginn des neuen Jahres hat Frau Mariana
Sola, Lehrerin fiir Kunst und Spanisch an einer Berliner
Schule, die grafische Gestaltung tibernommen. Sie mochte
dem Aspekt der Kunst, der Schonheit und Harmonie in der
Theosophie mit ihrer Arbeit Ausdruck verleihen. Das ist ihr
meines FErachtens in dieser Ausgabe bereits wunderbar
gelungen. Wir freuen uns schon auf weitere Beispiele von
Kiinstlern, die durch die Theosophie ihre besondere
Inspiration fanden.

Diese Ausgabe beinhaltet aus Platzgriinden nur zwei
Vortrdge, die Ralph Kammer und ich selbst bei unserem
Symposium im September 2025 gehalten haben. Sie haben die
Vortragssaison 2025/2026 eroffnet und sollen nun auch im
Theosophischen Pfad das neue Jahr einleiten. Wir wollten
damit einen Impuls setzen, sich mit der Alten Weisheit weiter
vertraut und zu einem festen Bestandteil des taglichen Lebens
zu machen, damit sie einen festen Platz in der
Denkatmosphére der Menschheit fiir mindestens weitere 2000
Jahre bekommt und zu einem Leben in briiderlichem
Miteinander, in Frieden und Freiheit beitragen kann. Der
Gedanke universaler Bruderschaft, wie er von der Loge von
Weisheit, Mitleiden und Frieden zum Ausdruck gebracht
wurde und wird und der den Grundton unseres Lebens
anschldgt, trdagt zentral das Mitleiden in sich, das wir im
taglichen Leben zum Ausdruck bringen wollen. Jeder
Mensch, soweit er es schon vermag.

In diesem Sinne wiinscht Thnen das gesamte Redaktionsteam
ein inspiriertes und inspirierendes sowie friedliches Jahr 2026

Sieglinde Plocki



4

WAS IST WAHRE FREIHEIT? FESSELNDE FAKTOREN
IM DENKEN UND WIE WIR UNS DAVON BEFREIEN
Sieglinde Plocki
Ja fesselt man mich
Im finsteren Kerker,
So sind doch das nur
Vergebliche Werke.
Denn meine Gedanken
Zerreiflen die Schranken
Und Mauern entzwei:
Die Gedanken sind frei.
Quelle: www.volksliederarchiv.de

Freiheit - Freiheit des Denkens

Meine Damen und Herren, liebe Freunde der Theosophia,

das alte Volkslied Die Gedanken
sind frei, das in der heutigen
Fassung 1842 durch August
Heinrich Hoffmann von
Fallersleben verbreitet wurde, aber
auf einer wesentlich fritheren
Fassung um ca. 1800 eines
unbekannten Autors beruht, hat vor
allem in Deutschland immer eine
besondere Bedeutung gehabt, war
es doch besonders in Zeiten von
Unterdriickung Ausdruck fiir die
L Sehnsucht nach  Freiheit und
e Unabhéngigkeit.

Ich fand in Wikipedia ein paar
interessante und beriihrende
Beispiele dafiir:

Der Vater Sophie Scholls, Robert Scholl, wurde Anfang August 1942
wegen hitlerkritischer AuBerungen inhaftiert. Sophie Scholl stellte
sich abends an die Gefiangnismauer und spielte ihrem dort
einsitzenden Vater auf der Blockflote die Melodie vor.

Am 9. September 1948, auf dem Hohepunkt der Berlin-Blockade, hielt
Ernst Reuter vor iiber 300.000 Berlinern vor der Ruine des

Buddhas’s Stadpoint, 1920


https://de.wikipedia.org/wiki/August_Heinrich_Hoffmann_von_Fallersleben
https://de.wikipedia.org/wiki/August_Heinrich_Hoffmann_von_Fallersleben
https://de.wikipedia.org/wiki/August_Heinrich_Hoffmann_von_Fallersleben
https://de.wikipedia.org/wiki/Freiheit
https://de.wikipedia.org/wiki/Robert_Scholl
https://de.wikipedia.org/wiki/Sophie_Scholl
https://de.wikipedia.org/wiki/Berlin-Blockade
https://de.wikipedia.org/wiki/Ernst_Reuter

5

Reichstagsgebdudes seine Rede, in der er an ,,die Volker der Welt™
appellierte, die Stadt nicht preiszugeben. Nach dieser Rede erklang
spontan aus der Menge u. a. das Lied Die Gedanken sind frei. 1989
wurde wéhrend der friedlichen Revolution in der DDR das Lied von
Mitgliedern der Dresdner Staatskapelle auf dem Theaterplatz in
Dresden gespielt und von tausenden Demonstranten mitgesungen. Es
war ein ergreifender Hohepunkt der damaligen historischen
Ereignisse. Nun ist es nicht Aufgabe des heutigen Vortrags, dieses
Lied zu analysieren, aber die oben angegebene Strophe der
urspriinglichen Fassung um 1800 sollen Sie doch horen, hat sie mir
doch Inspiration fiir diesen Vortrag gegeben.

Freiheit, frei zu sein von Widrigkeiten und Fesseln, ist ein starkes,
sozusagen ein Ur-Bediirfnis des Menschen. Es ist ein Gefiihl, das uns
Fliigeln verleiht, um uns hinaus in die Welt, nein, in die Unendlichkeit
zu tragen. Der groBe Menschheitstraum des Fliegens hat in dem
Streben nach Freiheit ebenfalls seinen Ursprung. Frei zu sein ist ein
Streben, welches die Menschen vereint, eines, welches jeder Mensch
versteht und nachempfinden kann.

Dieses Volkslied, das fiir so viele Menschen bedeutungsvoll ist, ist
aber nicht nur politisch zu verstehen. Es trigt eine viel tiefere
Botschaft in sich: Thm kann auch entnommen werden, dass der
Mensch mehr ist, als sein physischer Kdorper, denn auch wenn der
Korper in Ketten gelegt wird, ist sein Denken doch frei und er kann
entscheiden, welche Gedanken er bewegen will. Gedanken sind
méchtig. Gedanken bestimmen den Lauf der Welt. Welch
groBartigeres Beispiel flir diese Freiheit des Denkens gibt es in der
heutigen Zeit zu nennen als das Nelson Mandelas, der sich in der
Gefangenschaft den Werten der Ethik, der Vergebung, der
Kooperation und der Ablehnung jeglichen Hasses gegen seine
ehemaligen Unterdriicker zuwandte und damit den Weg fiir einen
Friedensprozess und zur Freiheit seines Volkes ebnete. Aber das
wissen Sie ja alle genauso gut wie ich.

Die wichtige Frage, die sich in diesem Zusammenhang jedoch stellt,
ist: Sind denn Gedanken wirklich und immer frei? Und wenn sie das
nicht sind, worin bestehen dann ihre Fesseln, und wie konnen wir uns
davon befreien?

Die Theosophie ldsst uns bei der Suche nach Antworten auf die Fragen
des Lebens einen universellen Standpunkt einnehmen. Wir wollen also


https://de.wikipedia.org/wiki/Wende_und_friedliche_Revolution_in_der_DDR
https://de.wikipedia.org/wiki/Dresdner_Staatskapelle
https://de.wikipedia.org/wiki/Theaterplatz_(Dresden)

6

zundchst das Fundament fiir diesen universellen Standpunkt legen.
Die Theosophie bietet uns hier grundlegende Thesen und universelle
Gesetze an, Thesen und GesetzmiBigkeiten, die die Jahrtausende
hindurch von weisen Menschen immer wieder gepriift und fiir wahr
befunden wurden. Auch Sie, liebe Zuhorer, sollen diese Thesen selbst
iiberpriifen. Tun Sie das!

Basis einer universellen Sicht auf das Leben — 3 Hauptthesen
bzw. Propositionen

1. Grenzenlosigkeit: ein allgegenwértiges Prinzip
2. Zyklizitit: Leben und Tod, Tag und Nacht, Wiederkehr
3. Gleichheit aller Wesen: Einheit allen Seins

Stellen wir uns nicht alle die Frage nach unserem Ursprung? Woher
kommen wir und wohin gehen wir? Die drei Thesen oder
Propositionen der Uralten Weisheit, die Sie hier kurz aufgezahlt sehen,
geben uns die Basis fiir eine universelle Sicht auf das Leben.
Betrachten wir sie genauer. Und iiberlegen Sie dabei, ob Sie diese
Thesen in Threm Leben ebenfalls erkennen koénnen.

Erste Proposition: die Grenzenlosigkeit

Ein allgegenwirtiges,
grenzenloses und
unverédnderliches PRINZIP, iiber
das jede Spekulation unmoglich
ist, weil es die Vorstellungskraft
des Menschen libersteigt.

Es liegt jenseits des Horizonts
und der Reichweite des Denkens,
oder geméfl den Worten der
Mandukya (Upanishad), ist
unvorstellbar und
unbeschreiblich.

The Swan Nr. 16, 1915

Wie in dem groBen Werk H.P. Blavatskys, Die Geheimlehre,
ausgedriickt, ist es der Hintergrund allen Seins. Bedeutet das nun, dass
wir uns diesem abstrakten Prinzip absolut nicht ndhern konnen, dass



7

es so unerreichbar ist, dass wir nicht einmal dariiber nachdenken
sollten?

H.P. Blavatsky sagte, dass man nichts {iber das Prinzip der
Grenzenlosigkeit sagen kann. Alles, was man dariiber sagt, vermindert
es, schrinkt es ein. Und doch: Ein Nachdenken iiber dieses abstrakte
Prinzip weitet unser Denken, solange wir uns gewahr sind, dass das
Eigentliche nicht erfasst werden kann. Vielleicht sollten wir uns diesen
abstrakten Ideen in der Haltung der Taoisten néhern, die in Paradoxa
sprachen und auf diese Weise Ideen zu erfassen suchten. Dieses
grenzenlose PRINZIP, hat keinerlei Attribute oder Eigenschaften. Es
IST. Schrieben wir ihm Eigenschaften zu, wire es nicht mehr
grenzenlos, sondern durch diese Attribute beschrinkt.

Es bildet den Hintergrund, die Quelle, aus der alles Leben hervorgeht
und in die es wiederzuriickkehrt. In ewiger Bewegung. Und stellen Sie
sich vor: In dieser Grenzenlosigkeit bewegt sich auch unser Denken —
wir konnen uns damit hinausbegeben in das All, zu den Sternen reisen,
iiber unsere Milchstralle hinaus und immer weiter — es liegt in unserer
Hand. Die Grenzen — wie weit wir hinausgehen — setzen wir uns durch
unsere Vorstellungen, Interessen und Gewohnheiten selbst. Aber
dariiber spéter mehr.

Das Erscheinen und Vergehen von Universen in zyklischer Folge wird
in der Geheimlehre das Aus- und Einatmen des ,,Groflen Atems*
genannt.

Die zweite Proposition: Zyklizitit

Die Ewigkeit des Universums in
toto als eine grenzenlose Ebene,
welche periodisch die Biihne
von zahllosen, sich unaufhéorlich
manifestierenden und wieder
verschwindenden Universen ist,
die ,,manifestierten Sterne* und
die ,,Funken der Ewigkeit*

i i : g genannt. ... Das Erscheinenund
Verschwinden von Welten
gleicht den regelméfigen

Evolution Nr.13, 1908 Gezeiten von Ebbe und Flut.




8

Diese Zyklen finden wir iberall in der Natur. Sie sind dort so
offensichtlich, dass ich nicht einmal weitere Beispiele anfiihren
miisste: Leben und Tod, der Wechsel von Tag und Nacht, die bereits
genannten Gezeiten des Meeres, die Jahreszeiten — in allen erkennt
man eine sich wiederholende Abfolge, die jedoch immer ein wenig
anders ablduft, ein wenig anders gefarbt ist, denn Zyklen sind keine
automatischen Prozesse — sie werden vom Bewusstsein gesteuert.

Zyklizitét ist der Wechsel zwischen Phasen der Aktivitdt und der Ruhe.
Wihrend der Aktivitdt arbeitet alles mit anderen Wesen zusammen,
und wihrend der Ruhephase werden diese Wesen wieder freigegeben.
Sie finden sicher noch weitere Beispiele in ihrem Leben.

Auch Gedanken kehren zyklisch zuriick — Gedanken, mit denen wir
die Welt gestalten. Geschehnisse, Trends, usw. tauchen zyklisch auf
und bestimmen unser Denken, wenn wir es zulassen. Manche
Menschen lassen sich von ihren zyklisch wiederkehrenden Gedanken
so stark fesseln, dass sie depressiv werden. Andere Menschen nutzen
diesen Effekt, um dem negativen Gedanken Kraft zu entziehen, indem
sie ihm einen positiven entgegensetzen, der nach und nach in den
Vordergrund der Aufmerksamkeit des Denkers riickt und den
negativen vergessen lasst. Wir haben die Macht und die Freiheit, selbst
dariiber zu entscheiden, was wir denken wollen. Wir kénnen die
Fesseln des Denkens sprengen!

Bewusstsein in allen Bereichen der Natur

Die Theosophie besagt weiter, dass in allen Bereichen der Natur
Bewusstsein herrscht: Der in der Grenzenlosigkeit ,,ausgeatmete®,
also manifestierte Kosmos besteht aus unzdhligen Lebewesen, aus
Bewusstseinsformen in unendlicher Vielfalt. Es gibt mineralisches,
pflanzliches, tierisches und viele andere Arten von Bewusstsein. Jedes
Atom, wie klein auch immer, jeder Funke Leben, hat — ja, ist —
Bewusstsein  seiner eigenen Art. Gemill der Theosophie ist
Bewusstsein nicht nur das, was allgemein darunter verstanden wird,
ein mehr oder weniger Wachsein und Wahrnehmen, sondern die
kosmische Kraft, die sich in den verschiedenen Bereichen der Natur
ausdriickt, um die vielfiltigen Eigenschaften und Potenziale oder
Moglichkeiten zu offenbaren, die in den Bereichen der Natur
vorhanden sind. Es ist die treibende Kraft hinter allen Phdnomenen
des Universums. Es ist auch die treibende Kraft unserer Gedanken,



9

unseres Denkens. Jeder einzelne Gedanke baut eine Gedankenwelt mit
auf, eine Denkatmosphére, die je nach der Art der Gedanken
entsprechend gefdarbt ist. Sie sind in stindiger Bewegung — ein
Kontinuum, das so wie alles den universellen Gesetzen unterliegt,
Gesetzen, die wir kennen sollten, um unsere Gedankenwelt
entsprechend zu beherrschen und zu pflegen. Sie wissen alle, welche
Wirkung z. B. das Bewegen negativer Gedanken am Morgen auf ihren
Tag haben kann, wenn Sie nicht Herrscher iiber Ihre Gedanken sind.
Und welche positive Wendung Ihr Tag nehmen kann, wenn Sie
dagegen mit dem festen Vorsatz der Freundlichkeit, des Verstdndnisses
und der Liebe den Tag beginnen. Bewegung ist das Hauptmerkmal von
Bewusstsein und Bewegung ist auch das Hauptmerkmal von
Verdnderung und Wachstum. Ohne Bewegung gibt es keine
Verdnderung — Wachstum ist stdndige Verdnderung! Schauen Sie sich
um und schauen Sie in sich hinein. Gibt es nicht iiberall Bewegung?
Selbst die Atome, aus denen der Stuhl besteht, auf dem Sie sitzen, sind
in standiger Bewegung. Oder kennen Sie etwas, das vollig stillsteht?

Die dritte These/Proposition

Die grundlegende Gleichheit aller
Wesen mit der Hochsten Seele.

Wie oben, so unten.

Und als dritte These, dritte
Proposition, gilt der Satz der
grundlegenden  Gleichheit aller
Wesen mit der Hochsten Seele:

Diese dritte These besagt — in
eigene Worte gefasst — dass alle
Wesen als Teile des Grenzenlosen
Tree of Knowledge I. 1913 die gleichen Potenziale wie das

Grenzenlose in sich tragen und
diese in einer Pilgerfahrt durch die Zyklen der ,,Notwendigkeit*
entfalten.




10

Wenn also ein Kosmos oder ein Wesen entsteht, wird jeweils eine
Hierarchie des Lebens ausgerollt. Hoher entwickelte Wesen
emanieren aus sich heraus weniger entwickelte Wesen, die
miteinander kooperieren und diese Hierarchie bilden. Jedes einzelne
Wesen in einer Hierarchie tragt dieselben Potenziale in sich, wie der
Gipfel dieser Hierarchie, da allesamt in der Grenzenlosigkeit
beheimatet sind und an ihr teilhaben.

Die dritte Proposition zeigt also die Einheit des gesamten Seins und
wird am besten durch das hermetische Axiom Wie oben, so unten
ausgedriickt. Alle Ebenen der Hierarchie unterliegen denselben
,,QGesetzen” oder Gewohnheiten ihres Hierarchen.

Dariiber hinaus besagt dieser Satz, dass wahrend der Lebensperioden
der Hierarchie, zu der ein Wesen gehort, die ihm innewohnenden
Eigenschaften und Moglichkeiten allmdhlich aus der Latenz in die
Aktivitdt gebracht werden. Jedes Wesen folgt dabei einem
individuellen Weg, und unterscheidet sich damit in gewisser Weise
von anderen Wesen. Doch dieser Unterschied besteht lediglich in der
Auswahl und dem Entwicklungsgrad bestimmter Eigenschaften aus
diesem unbegrenzten Reservoir. Die vielfaltige Natur mit all ihren
verschiedenen Arten und Charakteren ist das Ergebnis dieser
unterschiedlichen Entwicklungsstufen, d. h. alle zusammen bilden die
Gesamtheit des Seins in einer hierarchischen Struktur. Kein Wesen ist
dabei entbehrlich und jedes ist gleich wichtig, da es einen lebendigen
Baustein oder ein FElement in der Unendlichkeit darstellt.
Hierarchische Strukturen konnen wir iiberall im Kosmos beobachten.
Von Galaxien bis zu Sonnensystemen, vom Okosystem eines Planeten
bis zur Zusammensetzung des menschlichen Korpers mit all seinen
Organen, dem Zellnetzwerk, der Anordnung von Molekiilen und
atomaren Strukturen: ja, ob wir das unendlich GroBle oder das
unendlich Kleine betrachten — alles entwickelt sich zyklisch im
Verlauf der unendlichen Dauer.

Auch die Welt der Gedanken, der von uns geschaffene Denkkosmos,
entwickelt sich so, denn auch in ihm liegen alle Moglichkeiten, alle
Potenziale der Grenzenlosigkeit, die wir noch nicht erkennen und
daher auch nicht nutzen. Stellen Sie sich das nur vor: In jedem
einzelnen Gedanken steckt das Potenzial, sich zu einem gewaltigen
Kosmos zu entfalten. Ein Gedanke durchlduft in seiner Entwicklung —
so wie jedes Lebewesen — alle Stufen des Daseins, vom unbewussten



11

Elemental, iiber die menschliche Stufe bis hinauf in selbstbewusste
Gottlichkeit. Das mag fiir Sie vielleicht etwas fremd klingen, aber ja,
Gedanken sind Lebewesen, so wie alles im Universum belebt ist. Wir
konnen sie erndhren und pflegen, dann wachsen sie, werden zu
Gedankenfamilien, bis zu Gedankenwelten. Mehr dariiber konnen Sie
in unserem Kurs Anders Denken erfahren. Wie maichtig und
inspirierend kann doch ein Gedanke sein, wenn er hunderttausende
von Menschen dazu bewegt, ihr Leben zu dndern. Die Kraft solcher
Gedanken haben Sie z. B. vielleicht in den Reden von Dr. Martin
Luther King spiiren koénnen: ,,I have a Dream*. Wir sprechen dann von
einem charismatischen Menschen, der die hdchsten ethischen
Prinzipien im Menschen anspricht.

Welche grofartigen Moglichkeiten liegen vor uns, wenn wir wirklich
die Verantwortung fiir unser Denken iibernechmen! Was fiir eine
Vision! Was fiir eine Perspektive fiir unsere zukiinftige Existenz.

Wie die Prozesse des Lebens genauer vor sich gehen, wird in den
Schliisselgedanken der Theosophie zusammengefasst, den 7 Juwelen
der Weisheit, den grundlegenden Lehren, die auf den drei
Propositionen fullen.

Schliisselgedanken der Theosophie — 7 Juwelen

* Reinkarnation

» Karma — Ursache & Wirkung
* Hierarchischer Aufbau

* Selbstentfaltung

* Evolution

» Zwei Lebenspfade

« Selbsterkenntnis

Gruvpve X Nr. 2. 1915

Diese sieben Juwelen sind:

die Lehre von der Reinkarnation,

die Lehre vom Ausgleich von Ursache und Wirkung oder Karma,
die Lehre vom hierarchischen Aufbau alles Seins,



12

die Lehre der Selbstentfaltung,
die progressive Evolution,

die Lehre von der Moglichkeit sich grundsétzlich fiir einen von zwei
Pfaden im Leben entscheiden zu konnen und

die Selbsterkenntnis.

Warum sind wir hier? Was ist der Sinn des Lebens? Welche Bedeutung
haben Leiden, Tod? --- All diese Fragen kdnnen mithilfe der 7 Juwelen
beantwortet werden. Sie hdngen alle logisch miteinander zusammen
und geben doch, jedes einzelne, Stoff fiir viele Studienstunden. Um
dies deutlich zu machen, gebe ich Ihnen eine Kkurze
Zusammenfassung, die bereits zeigt, wie sie zusammen ein Ganzes
bilden. Vor dem Hintergrund der drei Propositionen werden Sie diese
nun besser verstehen.

Beginnen wir mit dem hochsten, mit der Quelle, dem siebten Juwel.

Alle Wesen entspringen derselben Quelle. Diese Quelle kann man die
Einheit nennen. Es gibt dort keine Differenzierung, keine
Verschiedenheit. Jedes Wesen wurzelt in dieser Quelle und geht aus
ihr hervor. Aus diesem Urgrund also geht die Vielzahl aller Wesen
hervor — in ihm, dem grenzenlosen PRINZIP, bleiben sie immer
verwurzelt. Das ist das siebte Juwel.

Aus diesem geht das sechste Juwel, das Juwel der zwei Pfade hervor:
Von dem Augenblick an, da der Prozess des Herabsteigens aus dieser
Quelle in die Manifestation beginnt, ist die Dualitét da — eins teilt sich
in zwei —; es gibt Geist und Materie, die zwei Seiten der einen
Medaille. Die Quelle dahinter ist ‘verhiillt’ (Sie erinnern sich — das
grenzenlose PRINZIP). Der Sinn des Lebens oder die Aufgabe eines
jeden Lebensfunkens besteht in der Entfaltung seines Bewusstseins,
vom unbewussten Gottesfunken bis zur selbstbewussten Erkenntnis
der zugrundeliegenden Einheit von Allem — letztlich in dieser Einheit
wieder aufzugehen, um erneut aus ihr hervorzugehen. Auch unser Weg
besteht darin, die Quelle zu erkennen, und aus dieser Erkenntnis
heraus zu denken und zu handeln. Welches Motiv liegt dem jedoch
zugrunde? Es gibt zwei Moglichkeiten: a) Man tut es zum eigenen
Vorteil, bedacht auf den eigenen Frieden und spirituelle
Gliickseligkeit, oder b) man tut es um der anderen willen. Der Pilger,
der um der anderen willen handelt, will nichts fiir sich. Er ist der
lebende Vertreter der Hierarchie des Mitleidens. Unser Motiv ist also



13

entscheidend. Beide Pfade fiihren zu Resultaten, denen wir in unserem
Alltag gegeniiberstehen — wie wir im 2. Juwel noch sehen werden. Wie
entscheiden wir uns? Wir haben die Wahl. Und wir haben die Wahl
JETZT, denn grof3e Entschliisse entstehen nicht plotzlich, sondern aus
einer Reihe von Entscheidungen, die wir durch stdndige Wiederholung
zur Gewohnheit werden lieSen.

Das fiinfte Juwel, das Juwel der Evolution, beschreibt den Prozess, in
dessen Verlauf man sich der Einheit bewusst wird. Es beschreibt den
groBartigen Vorgang spiritueller Entwicklung, der mit dem Beginn der
Dualitdt einsetzt, wenn unzdhlige Wesenheiten aus dem Zustand der
Spiritualitdt, des Geistes, in die Materie ‘hinabsteigen’, d. h. Kdrper
um Korper bilden, um Erfahrungen zu sammeln, zu lernen und dann
zum Geist ‘zuriickzukehren’, bereichert um die gesammelten
Erfahrungen und daher fahiger als zuvor, ihre inneren Eigenschaften
auszudriicken. Dieser Vorgang wird endlos wiederholt und jedes Mal
kann die Wesenheit ein bisschen mehr von ihren unendlichen
Attributen oder Eigenschaften entfalten, und diese immer besser zum
Ausdruck bringen.

In diesem zyklischen Prozess bringt jedes Wesen die ihm
innewohnenden Eigenschaften auf seine ureigenste, einzigartige Art
und Weise zur Entfaltung. Schauen Sie sich um: Kein Mensch ist wie
der andere. Dies ist der Kerngehalt des vierten Juwels, des Juwels des
Selbst-Werdens. Jedes Lebewesen wird immer genau zu dem, was es
aus sich selbst gemacht hat, denn was es wird, ist stets Ergebnis seiner
eigenen Handlungen. Auf diese Weise gestalten wir unsere Zukunft
selbst. Und wir konnen sie — im Gegensatz beispielsweise zu Tieren
und Pflanzen — durch unser Denken bewusst gestalten. Das gibt uns
die Verantwortung, selbstbewusst und in Harmonie mit den
universellen Gesetzen zu handeln.

Kein Wesen kann jedoch fiir sich allein existieren, da ja durch die
gemeinsame Quelle alles mit allem anderen verbunden ist. Das dritte
Juwel bezieht sich auf die hierarchische Struktur der Zusammenarbeit
im Universum. Stellen Sie sich ein Universum vor, in dem alles lebt —
ein unendliches pulsierendes Gewebe des Seins. In diesem Gewebe
stellen die weiter fortgeschrittenen, spirituelleren Wesen eine Welt
bereit, eine Sphére, in der die weniger entwickelten Wesen leben,
Erfahrungen machen und lernen. Wir Menschen bilden z. B. eine
solche Sphire fiir alle die weniger entwickelten Wesen, bis hinunter



14

zu den Atomen und Molekiilen, die unsere Korper bilden. Andererseits
stellen die noch nicht so weit entwickelten Wesen ihrerseits den
fortgeschritteneren Wesen ein Vehikel oder Werkzeug bereit, durch
welches diese arbeiten und lernen konnen. So ist es auch mit unserem
Denken: Wir schaffen durch unseren Charakter eine Sphire, in die
passende Gedanken gleicher oder gegensitzlicher Art angezogen
werden. Innerhalb dieser Sphéire geben wir diesen Gedanken die
Moglichkeit zu wachsen und sich zu entfalten. Mit den Atomen,
Molekiilen, Zellen, den Emotionen, unserer Vitalitit und unserem
Begehren ist das genauso. So dienen uns z. B. die physischen Atome,
indem sie wunter der Leitung der hierarchischen Spitze des
Bewusstseins (des reinkarnierenden menschlichen Bewusstseins)
miteinander kooperieren, um den physischen Korper aufzubauen und
zusammenzuhalten, der uns wihrend des Lebens hier zum Wachstum
dient. Jedes Universum, sei es ein Atom, ein Mensch oder ein
Sonnensystem ist ein hierarchisch geordnetes System miteinander
kooperierender Wesenheiten.

Das bringt uns zum zweiten Juwel, dem Juwel von Karma oder auch
von Ursache und Wirkung, Aktion und Reaktion. In jeder
Manifestationsperiode handeln all jene Wesen und beeinflussen
einander, und damit sind nicht nur physische Handlungen gemeint.
Hierbei bringt jede Handlung — jede Emotion, jeder Gedanke — eine
ihr entsprechende Wirkung hervor. Diese Wirkungen zeigen sich dann
in den zyklischen Prozessen eines jeden Wesens in demselben Leben
oder in anderen Leben. Karma hélt uns immer wieder vor Augen, was
wir mit den fesselnden Faktoren in unserem Denken anstellen. Wir
verursachen all die Disharmonien: Missachtung und Streit, Stolz und
Hochmut, Neid und Missgunst, Egoismus und Habenwollen und
wundern uns dann, wenn wir diese wieder in Harmonie bringen
miissen. Das sind einige der fesselnden Faktoren in unserem Denken.
Wir kommen ein wenig spéter nochmals darauf zu sprechen. Letztlich
sind all diese Faktoren Ergebnis der Unwissenheit iiber die Einheit
allen Lebens.

Die Beziehungen und Anziehungen, die auf materieller Ebene
aufgebaut wurden, haben den Effekt, dass die Wesen nach ihrer
Ruhepause in ihrer spirituellen Quelle auf diese Ebene zuriickkehren.
So miissen wir Menschen, die wir hier auf Erden leben, nach der Phase
des Ausruhens, die wir Tod nennen, aufgrund unseres eigenen



15

Handelns immer wieder auf diesen Planeten zuriickkehren. So lautet
kurz gefasst die Weisheit des ersten Juwels, des Juwels der
Reinkarnation oder Wiederverkdrperung.

Sie sehen: Alle Juwelen bilden einen groflen Diamanten mit
7 Facetten; keine kann ohne die jeweils anderen verstanden werden.
Aber insgesamt betrachtet, ausgehend von der Idee des grenzenlosen
Lebens, das alles, was ist, durchdringt, konnen Sie ihren einzigartigen
Wert fiir das tdgliche Leben und die hohe Ethik, die darin liegt,
erkennen. Dieser Wert wird dann deutlich, wenn wir uns der eigenen
Beschrankungen und Anhaftungen im Denken bewusst werden.

Was ist der Mensch?

; e Um uns tber die
N, Geist: unvergéanglich,

Geist | | Verbindung zum Kosmos ECkaeller unseres

—— eigenen  Inneren

Seele Seele: lernend, Erfahrungen klar zu werden,
sammelnd

miissen wir natir-

Kdrper . Korper: verganglich, Werkzeug lich auch einen

fur Geist und Seele Blick darauf

werfen, was den

Menschen eigentlich ausmacht oder was ihn als Menschen

charakterisiert. Wie beispielsweise im Christentum gesagt, ist der

Mensch eine Zusammensetzung aus Geist, Seele und Korper.

Verschiedene Religionen oder philosophische Systeme benutzen die

Gliederung in vier, fiinf oder sicben Teile. Ich benutze heute die
Dreiteilung.

Der Mensch besteht also aus einem unvergéanglichen, einem lernenden
und einem vergénglichen Teil. Der unvergéngliche Teil ist der Geist,
der den Menschen mit den unendlichen Reichen des Kosmos
verbindet. Durch diesen Teil ist der Mensch auch in der Lage, den
Kosmos zu verstehen. Wie konnte er das, wenn er nicht ein kosmisches
Aquivalent in sich hitte?

Mit dem lernenden Teil sammelt der Mensch Erfahrungen und bringt
seine inneren Fahigkeiten zum Ausdruck. So wie ein Maler einen
Pinsel braucht und ein Musiker ein Instrument, um sich auszudriicken,
braucht der Mensch einen Korper, sein Werkzeug. Dieses Werkzeug
oder Vehikel ist verginglich, wie wir alle wissen. Er ist das



16

Ausdrucksmittel der psychischen, mentalen und spirituellen Krifte,
die durch ithn wirken und die wir menschliches Bewusstsein nennen
konnen.

Der Mensch ist der Denker! In einigen Sprachen wird das sogar in der
Bezeichnung deutlich: Mensch — man (englisch) manas (Sanskrit).
Was menschliches Bewusstsein besonders auszeichnet, ist die
Fahigkeit zu denken, zu reflektieren, vorauszuschauen, zu analysieren
und Erfahrungen bewusst reflektierend zu verarbeiten. Diese
Reflexion findet in der Mitte, im lernenden Teil seiner dreiteiligen
Konstitution oder Zusammensetzung, statt. Dort werden die
vielfaltigen Erfahrungen des Lebens mehr oder weniger verarbeitet
und dann als Chance genutzt, das eigene Denken und Handeln
anzupassen und zu optimieren. Im positiven Fall ist das Ergebnis
Wachstum und die Entfaltung des eigenen Potenzials.

Der Denkprozess und die Gedanken

o Um diese Fahigkeit
( .‘ unverganglicher Teilk  des  Denkens aber
) ¢ richtig zu verstehen,
Seele: lernender Teil mussen WwiIr S1€

genauer  betrachten.

. _ Unser Denken (wie
vergénglicher Teil . .
gesagt: im  Sanskrit

Manas genannt), ist im
lernenden Teil zu verorten. Es sind insgesamt 7 Ebenen oder
7 Aspekte, in denen unser Bewusstsein jeweils aktiv ist, und in denen
sich all unsere Vorstellungen, Wiinsche, Begierden, physischen
Bediirfnisse etc. abspielen. Aber auch unsere Sehnsucht nach hoheren
Zielen, unsere ethischen Vorstellungen, unsere Einsicht und natiirlich
auch unser Intellekt sind Teil davon. Diese Aspekte wirken stets und
stindig durch- und miteinander. Mal hat der eine, mal der andere
Aspekt die Oberhand — je nachdem, worauf wir unser Denken
ausrichten. Unser Kurs Anders Denken bietet lhnen hier weitere
Einsichten in die Zusammenhénge und ein tieferes Versténdnis an. Fiir
den heutigen Nachmittag will ich es damit bewenden lassen darauf
hinzuweisen, dass wir als Hierarch des Mikrokosmos Mensch die
Lenker unseres Denkens sind. Wir bestimmen, auf welcher Ebene, bei
welchem dieser Aspekte wir uns aufhalten wollen. Dazu ist jedoch

7. Inspiration & Einheitserleben
6. Einsicht & Intuition
5. Intellekt
4. Begierden/Winsche
3. Vitalitatsdenken
2. Gefuhlsdenken
1. Physisches Denken




17

bewusstes Denken nétig, kein Denken, das sich einfach nur treiben
lasst und wie ein Blatt im Wind den gerade vorherrschenden
Stromungen blindlings folgt. Bewusst denken —unser Denken bewusst
ausrichten — konnen wir aber nur, wenn wir es in seinen verschiedenen
Aspekten kennen.

Was sind die einzelnen Aspekte, und wie wirken sie sich in unserem
Alltag aus? Ich kann hier heute nur einen groben Umriss geben.
Weitere Einsichten konnen Sie sich selbst z. B. im Kurs Anders
Denken erarbeiten. Beginnen wir mit dem Aspekt, der uns allen so
offensichtlich und bekannt ist, dem physischen Denken.

Das physische Denken

Dabei ist unser Denken vollig auf die Belange des Korpers
ausgerichtet. Sie werden durch das Denken angeregt und verarbeitet.
Ich habe Hunger, mein Kopf tut weh, es ist zu laut da drauflen — da
brummt mir der Schédel, ich kann das nicht ertragen. Auf dieser Ebene
identifiziert sich das menschliche Denken vollig mit dem Korper. Je
nach Intensitit kann man sich sehr lange in diesem Aspekt des
Denkens authalten, und alles um sich herum vergessen. Ein Schmerz
wird beispielsweise so stark empfunden und man konzentriert sich
ganz darauf, dass man an nichts anderes mehr denken kann. Aber auch
das Gegenteil ist der Fall: Sie sind in ein spannendes Buch versunken
und vergessen vollig die Zeit. Erst wenn Sie es zur Seite legen, merken
Sie, dass sie Hunger haben. Das physische Denken war vollig in den
Hintergrund getreten und zeigt sich erst jetzt wieder.

Das Gefiihlsdenken

Der Gefiihlsaspekt bezieht sich auf den gesamten Komplex sinnlicher
Wahrnehmung. Besonders emotional veranlagte Menschen sind ein
gutes Beispiel wie man sich auf dieser Ebene bewegt. Menschen, die
z. B. beim Betrachten eines Films in Trdnen ausbrechen, mit dem
Hauptcharakter des Films lachen und weinen. Dieser Aspekt umfasst
den ganzen Komplex von Gefiithlen, die durch sinnliche
Wahrnehmung im Denken geweckt werden, ohne den direkten
Einfluss, des Intellekts. Wenn der Kinobesucher beginnt zu iiberlegen,
dass es nur ein Film war, den er sah, und keine Realitdt, so wird der
Einfluss des Intellekts diesen Denkaspekt relativieren. Wird er jedoch
iiberbetont, verzerrt sich unsere Wahrnehmung. Wir schwelgen dann
geradezu in Gefiihlen.



18

Das Vitalitatsdenken

Hier befasst sich das menschliche Denken nur mit dem ,,in Aktion
treten, handeln, sich bewegen, in Gang bringen, stets aktiv sein®.
Workaholics sind gute Beispiele fiir jemanden, der seinen
Bewusstseinsbrennpunkt hauptsédchlich in dieser Art des Denkens hat.

Standig etwas zu tun, zu putzen, Sport zu treiben, zu arbeiten — sich
zu bewegen sind Kennzeichen dafiir. Auch dieser Aspekt ist sehr
wichtig, denn er ist unser Motor. Steht er aber zu haufig und stark im
Vordergrund, verzerrt auch er unsere Wahrnehmung.

Der Begierdenaspekt des Denkens

Alles, was wir zum Ausdruck bringen, steht mit diesem antreibenden
Aspekt in Verbindung, da immer ein ,,Wollen* zugrunde liegt. Er liegt
in der Mitte der sieben Aspekte und hat eine Schliisselposition
zwischen den Denkaspekten, denn er kann sich sowohl auf rein
materielle Wiinsche oder Begierden ausrichten als auch auf die
hochsten Aspirationen fiir das Wohl der Menschheit.

Daher ist dieser Aspekt des Denkens der wichtigste unter den ersten
vier Aspekten.

Der intellektuelle Aspekt des Denkens

wird am besten dadurch charakterisiert, dass der Denker hier die
Eindriicke und Gedanken, die auf ihn einstromen, sortiert und
verarbeitet bzw. assimiliert. Ist der Denker hauptsdchlich in anderen
Aspekten aktiv, so haben diese Aspekte natiirlich sehr groen Einfluss
(siche z. B. das emotionale Denken). Es wird ihm dann schwerfallen,
die Fahigkeiten des intellektuellen Aspektes richtig zu nutzen. Analyse
und abstraktes Denken sind ebenfalls diesem Aspekt zuzuordnen.

Der Aspekt der Einsicht und Intuition

des unmittelbaren Verstehens ohne intellektuelle Analyse, ist eine Art
des Denkens, welche die inneren Eigenschaften und Charakteristika
wahrnimmt. Man 6ffnet sich, versteht, und wird es.

Voreingenommenheit, d. h. Meinungen oder Ansichten gegeniiber
dem &uBeren Erscheinungsbild gehdéren zu den Fesseln des
menschlichen Denkens und haben hier keinen Platz. Intellektuelles
Schlussfolgern und Berechnen spielt in diesem Denkaspekt keine
Rolle.



19

Das wahre Verstehen des Dinges an sich, die Einsicht in die Wahrheit,
lasst Mitgefiihl, Sympathie und Mitleiden das eigene Handeln lenken.
Kiinstler beziehen ihre Inspiration aus diesen Bereichen, wenn sie
durch Konzentration auf diese Ebene das dort Gesehene zum
Ausdruck bringen. Einsicht und Intuition sind kein Geschenk
irgendeines Gottes. Sie konnen geiibt und kultiviert werden.

Der 7. Denkaspekt — Inspiration, Einheitserleben

Es fillt uns schwer, diesen Aspekt des Denkens zu beschreiben, da wir
uns hochstens im intellektuellen und relativ sehr selten im intuitiven
Aspekt unseres Denkens bewegen. Nur sehr wenige Menschen sind
bisher in diesen hochsten Bereich vorgedrungen. Es liegen einfach zu
viele Stufen zwischen den Ebenen, auf denen wir uns tiblicherweise
gedanklich bewegen und jener siebten Ebene, wo all die Ideen
hervorgebracht werden, die den Grundstein fiir groBe Religionen,
Philosophien legen. Der Blick ist hier universell — nicht nur auf die
unmittelbare Umgebung gerichtet, sondern auf alles Leben.

Fesseln des Denkens — sind Gedanken frei?

Unser Denken ist geprdgt durch
Erfahrungen unserer Kindheit, unsere
Erziehung und Ausbildung, durch Freunde
und Freizeitverhalten und die Interessen,
die wir im Laufe eines Lebens aufgebaut
und gepflegt haben. Gehen wir ins Theater
oder Kino, oder schauen wir vor allem
Fernsehsendungen, bezichen wir unsere
Informationen aus eigener Recherche oder
iibernechmen wir unsere Meinungen vom
Horensagen. Welche Art Biicher lesen wir,
wenn wir denn lesen? Gehen wir bewusst
und vorbereitet zum Einkaufen, oder
lassen wir uns so mal eben durch die Gidnge
treiben, um zu sehen, worauf wir Lust haben? Gehen wir am
Obdachlosen achtlos oder gar mit Verachtung vorbei, oder welche
Gedanken bewegen wir da? Beobachten Sie einmal Thren
Gedankenstrom, denn das sind Sie in Wirklichkeit — der Beobachter,
der die Gedanken voriiberziechen sieht und sie entweder festhélt, starkt

The Ten Largest I, 1907



20

und wachsen ldsst, oder sie einfach ohne weitere Beachtung
vorbeiziehen ldsst. Und die Entscheidung, welche Gedanken Sie
stairken und welche Sie nicht beachten, liegt jedes einzelne Mal bei
Ihnen, auch wenn Sie sich dessen manchmal oder sogar oft nicht
gewahr sind, weil diese Entscheidungen in Blitzesschnelle getroffen
werden.

Nun — scheinen Thnen diese Art Gedanken frei zu sein? Sind sie das?
Durch die soeben genannten Prigungen haben wir mit unserem
Gedankenleben so etwas wie einen Kokon gesponnen: Das haben wir
immer so gemacht. Das muss doch so sein, weil es immer so war. Aber
das stimmt doch: Das sagen doch alle. Das sind nur so ein paar
Aussagen, die einige der Fesseln zeigen, die wir unserem Denken
selbst auferlegt haben. Und das hat mit dem zu tun, was wir fiir
Realitdt halten, ndmlich das, was wir mit den dufleren, den materiellen
Sinnen wahrnehmen und zu kennen glauben. Aber diese &uBleren
Wahrnehmungen sind nur ein Teil und noch dazu ein sehr illusorischer
Teil, denn unsere Sinne gaukeln uns Dinge vor, die nur in unserer
Vorstellung so existieren, wie wir sie sechen. Und dann meinen wir,
dies sei die Wahrheit. Wir interpretieren alles, was wir sehen,
entsprechend der Dinge, die wir zu kennen meinen und beziehen alles
auf uns selbst. Das nennen wir auch anthropomorphes Denken. Unser
Denken bewegt sich {iberwiegend in den ersten vier, den
verganglichen Aspekten. Es ist durch personliche Interessen auf mein
und Dein gerichtet, und sieht vor allem die Getrenntheit in der Welt.
Und das ist eine Illusion, denn diese Welt, und mit ihr all die Bereiche
auf die sich z. B. physisches, emotionales oder vitales Denken
ausrichtet, ist verginglich und daher nur relativ real. D. h. sie ist so
lange fiir uns real, wie wir sie als real ansehen. Ein Beispiel: Wir
drgern uns {liber unseren Nachbarn, weil wir glauben, er handelt immer
auf eine bestimmte Art und Weise und kennen seine wirklichen
Beweggriinde nicht. Der Konflikt ist da. Eine Disharmonie, die
ausgeglichen werden muss. Wenn wir nicht in der Lage sind, dies
gleich durch kldrende, freundliche Gespriche zu harmonisieren, dann
werden wir das zu einer anderen Zeit — vielleicht sogar in einem
anderen Leben — ausgleichen miissen. Was war denn nun real dabei —
unsere Sicht auf sein Verhalten? Das Anhaften an vorgefassten
Meinungen und Stereotypen hat unser Denken in Ketten gelegt, die



21

wir sprengen miissen. Diese Welt der Illusion ist in keiner Sekunde
gleich, sondern in stdndiger Verdnderung.

Ausblick auf eine befreite Weltmentalitat

Wenn wir diesem Denken,
das sich in den
verginglichen  Aspekten
+ Freiheit durch universelles Denken bewegt, ein Denken aus
- Grundlage fiir Frieden und Miteinander den hoheren Aspekten, der
Inspiration, der Intuition
und dem Intellekt gegeniiberstellen, dann wird deutlich, dass diese
hohere Art des Denkens universell ist und eine viel groBere Weite hat
als das personliche, aufuns selbst gerichtete Denken aus den niederen
Aspekten. In diesen hoheren Denkaspekten liegt die eigentliche
Freiheit des Denkens. Hier sind die Gedanken wirklich frei und
konnen sich in die Weite des Universums hinausschwingen. Obwohl
nicht unbegrenzt wie das Grenzenlose, denn sie sind mit einem
begrenzten Wesen verbunden, kénnen sie sich bis zu den Sternen und
noch weiter hinaus bewegen. Die Personlichkeit des Menschen tritt
dabei vollig in den Hintergrund, sie wird einfach vergessen. Wenn wir
uns in diese Weite begeben, dann kann es uns gelingen, die
Verbindung von Mensch und Kosmos zu erfahren, ihrer gewahr zu
werden und uns davon in unserem téglichen Leben inspirieren zu
lassen.

+ Gedanken bewusst lenken
+ Verbindung mit dem Kosmos erfahren

Wenn wir die Fesseln des ich-bezogenen, auf materiellen Wohlstand
und Besitz ausgerichteten Denkens abstreifen und stattdessen unsere
Verbundenheit mit allem Leben erkennen und leben, ist unser Denken
wahrhaft frei und kann fiir das Wohlergehen aller wirken. Wir bauen
damit eine Weltmentalitdt auf, die ein freiheitliches und friedliches
Zusammenleben aller Menschen ermoglicht.

Nachdem wir hiermit nun die Grundlage gelegt haben, wird Thnen
Ralph Kammer in seinem nach der Fragerunde folgenden Vortrag
mehr iiber diese Weltmentalitét erzdhlen.

Vielen Dank fiir Thre Aufmerksamkeit!



22

AUSBLICK AUF EINE BEFREITE WELTMENTALITAT

UND WIE WIR DAZU BEITRAGEN KONNEN
Ralph Kammer

Jeder Gedanke, jeder Atemzug, jede Tat findet Widerhall in den Wesen
um uns herum, im Erdenkreis und dariiber hinaus, weil wir Teil von
allem sind.

Der Wind strich iiber Santiagos Gesicht. Er hatte seiner
Unterhaltung mit der Wiiste gelauscht, denn die Winde
wissen immer alles. Sie ziehen durch die Welt, ohne einen
festen Ort zu haben, an dem sie geboren werden oder
sterben.

- Hilf mir - bat der junge Mann. Einmal habe ich in Dir die
Stimme meiner Geliebten vernommen.

- Wer hat Dich gelehrt, die Sprache der Wiiste und des
Windes zu sprechen?

- Mein Herz - erwiderte der junge Mann.

Der Wind hatte viele Namen. Hier nannte man ihn
Schirokko, und die Araber glaubten, dass er aus einem mit
viel Wasser bedeckten Land kam, in dem schwarze
Menschen lebten. In dem fernen Land, aus dem der junge
Mann kam, nannte man ihn den Wind der Levante, dort

The Swan XIV, 1915



23

glaubte man, dass er den Sand der Wiiste und die uralten
Kriegsrufe der Mauren mit sich brachte. Und vielleicht
glaubt man an einem weit von seinen alten Weiden
entfernten Ort, dass der Wind aus Andalusien kdme. Aber
der Wind kam von nirgendwoher und kehrte auch
nirgendwohin zuriick, und deshalb war er stirker als die
Wiiste. Eines Tages wiirde man in der Wiiste vielleicht
Béume pflanzen und Schafe ziichten kénnen, aber niemals
wiirde man den Wind beherrschen.

- Du kannst nicht zu Wind werden. Wir sind von
unterschiedlicher Natur - sagte der Wind.

- Das stimmt nicht - entgegnete der junge Mann. - Ich habe
die Geheimnisse der Alchemie entdeckt, wiahrend ich wie
Du durch die Welt gezogen bin. Ich trage in mir die Winde,
die Wisten, die Ozeane, die Sterne und alles, was es noch
im Universum gibt. Wir wurden durch dieselbe Hand
erschaffen und haben die eine, gleiche Seele. Ich mdchte wie
Du sein, in alle Winkel eindringen, die Meere iiberqueren,
den Sand, der meinen Schatz zudeckt, fortwehen und die
Stimme meiner Geliebten herbeiholen. Lehre mich nur fiir
einen Augenblick, Wind zu werden, damit wir uns iiber die
unbegrenzten Moglichkeiten der Menschen und der Winde
unterhalten konnen - bat der junge Mann.

Auszug aus Der Alchimist, Paulo Coelho

Das, liebe Zuhorer, war ein Auszug aus dem Roman Der Alchimist
von Paulo Coelho. In ihm geht es um die Lebensgeschichte des
andalusischen Hirten Santiago, die im Wesentlichen als &uflere, wie
auch innere Reise der lernenden Seele dargestellt wird. Santiago
schafft es dabei, seinem Herzen bzw. seiner Intuition zu folgen und die
Zeichen zu erkennen, die ihm das Leben selbst offenbart. Er hat damit
die einschriankenden Sichtweisen traditioneller und gesellschaftlicher
Gedankenbilder iiberwunden, die mit all dem Wenn und Aber, Hitte
und Konnte verbunden sind, die auch uns unser anhaftendes und
polarisierendes Denken aufbiirdet, und uns ein Leben innerhalb eines
beschriankten Horizonts leben ldsst. Fiir den Alltagsmenschen ergibt
sich hierbei die grofle Tragik, dass er seine Potenziale und auch seine
wahre Bestimmung und Aufgabe nicht erkennt. So aber, wie Santiago
dem Leben seine Geheimnisse abgerungen hatte, indem er es lebte, auf



24

sein Herz und seine Intuition horte, und damit tiefe Einblicke in das
Wesen der Dinge erhielt, so wie er erkannte, dass jeder alles in sich
trigt und gegen jedes Hindernis Stiick fiir Stiick zum Ausdruck
bringen kann, ist es auch fiir uns moglich. So wie er seiner Vision
folgte, um sie mit anderen teilen zu kdnnen, so kénnte auch unser Weg
sein, und zu dem Entschluss fiihren, der Welt mit unserem Beitrag
helfen zu wollen. Wir sind nicht nur unbeteiligte Nutzer der
universalen Pracht und Herrlichkeit, die wir obendrein gar nicht als
das erkennen, was sie wirklich ist. Wir gestalten die Welt bewusst oder
unbewusst mit, das sollte uns klar sein. Jeder Gedanke, jeder Atemzug,
jede Tat findet Widerhall in den Wesen um uns herum, im Erdenkreis
und dariiber hinaus, weil wir Teil von allem sind. Santiago formulierte
es in einem spéteren Zwiegesprach mit der Sonne so:

- Die Liebe ist die Kraft, die die Weltenseele verwandelt und
ldutert. Als ich das erste Mal in sie eingetaucht bin, empfand
ich sie als vollkommen. Aber dann erkannte ich, dass sie der
Widerschein aller Geschopfe ist und somit auch ihre Kriege
und ihre Leidenschaften in sich tragt. Wir sind es, die sie
nihrt, und unsere Erde wird besser oder schlechter, je
nachdem, ob wir besser oder schlechter werden. -

Auszug aus Der Alchimist, Paulo Coelho

Warum ist befreites Denken der einzige Weg?

Wir sind es, die die Weltenseele néihren, und unsere Erde wird besser
oder schlechter, je nachdem, ob wir besser oder schlechter werden.

Unsere Erde wird besser oder schlechter, je nachdem, ob wir besser
oder schlechter werden! Aus diesem Grund ist es so wichtig, dass wir
uns der Natur unseres Denkens bewusst werden, denn mit unseren
Gedanken erschaffen wir die Welt, erschaffen Leid und Gliick, wie
Buddha es einst ausgedriickt hat. Dort liegt die Zukunft einer
aufeinander zugehenden, gemeinsam flir eine bessere und
harmonischere Welt strebenden Menschheit. Wenn wir es schaffen,
unsere aus Vorurteilen und bestenfalls Halbwahrheiten bestehenden
Grenzen niederzureiflen, konnen wir unserer wahren Bestimmung
folgen, und weise Fiihrer fiir den gesamten Planeten werden. Wir
miissen es einfach nur tun. Sie denken, dass diese Aufgabe fiir Sie zu
schwer ist, da Sie mit den Problemen des Alltags, die Sie jeden Abend
erschopft ins Bett sacken lassen, schon genug zu tun haben? Sie



25

denken, dass Sie nicht die innere Stirke fiir diese machtige Aufgabe
besitzen, obwohl es viele Menschen vor Ihnen geschafft haben, durch
ihr Leben andere Menschen in dieser Frage zu inspirieren? Dann hoéren
Sie gut zu.

Die Bestimmung des Menschen

Wenn wir es schaffen, unsere aus Vorurteilen und bestenfalls
Halbwahrheiten bestehenden Grenzen niederzureifSen, konnen wir
unserer wahren Bestimmung folgen, und weise Fiihver fiir den
gesamten Planeten werden.

Der Mensch ist durch die Fahigkeit zur Selbstreflexion zu mehr
bestimmt. Alles hat seinen Sinn, alles seine Aufgabe. Die des
Menschen ist es, mit weiser Einsicht, die Entwicklung der niederen
Naturreiche zu unterstiitzen anstatt sie auszubeuten. Diese Einsicht
kann durch das Nutzen der hoheren Denkaspekte erlangt werden, {iber
die wir im ersten Vortrag gesprochen haben. Der biblische Spruch:
»,Macht Euch die Erde untertan“, wurde in den letzten Jahrhunderten
falsch verstanden, da er mit den Facetten niederen Denkens,
egozentrierten Denkens, betrachtet wurde. Diese Sichtweise sollte von
uns langst tiberwunden worden sein, denn der Ausspruch kann auch
als Aufforderung gesehen werden, sorgsam mit den Wesen
umzugehen, die evolutiondr unter dem Menschen stehen und daher
seiner Hilfe bediirfen. Gelingen kann uns dies nur, indem wir achtsam,
empathisch und bereit dafiir sind, unsere Standpunkte und Sichtweisen
zu verlassen, um uns in Menschen, Tiere, Pflanzen usw.
hineinzuversetzen, um zu beobachten und wahrzunehmen, ohne zu
beurteilen. Wollen wir uns daran beteiligen, eine bessere Welt zu
schaffen, dann sollten wir versuchen, hinter die Oberflidche, hinter alle
weltlichen Erscheinungen und Konstrukte zu blicken, um das Wesen
der Dinge und der Geschopfe zu ergriinden, hinter diese
Oberflichlichkeit menschlichen Denkens und Handelns, die im
Wesentlichen auf der Basis von Beschridnkungen, Unwissenheit und
Verblendung besteht. Gelingt uns das selbst nur ansatzweise, werden
wir uns in ihnen allen wiederfinden konnen, denn der Kern der Dinge
ist iiberall gleich. Unser Planet existiert nur, weil alle Wesen, vom
hochsten Geist bis zum kleinsten Atom, durch diesen Kern
miteinander kooperieren, d. h. wir alle bilden sozusagen den Planeten,
ja wir sind der Planet. Der Himmel und die Ozeane, die Wiisten,



26

Berge, Wilder, Flussverlaufe, Seen, Wiesen, Felder, Dorfer und
Stadte, unsere Zivilisationen und Kulturen, ja unsere menschliche
Hiille, unsere Emotionen, unsere Vitalitdt, unser Wollen und unser
Denken, unsere hochsten Bestrebungen existieren nur, weil alles
elementale, mineralische, pflanzliche, tierische, menschliche und
gottliche Leben auf-, in- und miteinander wirkt. Wenn wir das
verstehen, werden wir eine vollig neue, von unserem jetzigen Denken
losgeloste Sichtweise auf das Leben unserer Erde und im Universum
erhalten und dadurch fahiger sein, Probleme nachhaltig zu 16sen. Es
gibt keinen anderen Weg.

Wie wirkt sich befreites Denken aus?

Welche Auswirkungen solch eine Sichtweise auf unser individuelles
und gesellschaftliches Leben, ja auf unseren Planeten hat, das
betrachten wir jetzt. Zunichst einmal sollten wir aber verstehen, dass
sich natiirlich nichts einfach so &ndern wird. Die Entwicklung unseres
Bewusstseins und der damit verbundenen Aspekte, d.h. die
Entwicklung unseres Charakters, ist ein Prozess, der sich {iber
unermessliche Zeitrdume hinzieht, und eigentlich nie beendet sein
wird, denn wir sind ja Teil des Universums, Teil der Grenzenlosigkeit.
Nichtsdestotrotz kann man sehr wohl die Auswirkungen sich
entwickelnden Bewusstseins und damit sich entwickelnder
Sichtweisen individuell relativ schnell wahrnehmen, denn das Andern
von Sichtweisen dufert sich unmittelbar in unseren Handlungen,
wobei das Resultat dieser Handlungen im Leben sichtbar ist.

Erhilt der Mensch also Einsicht in die Geheimnisse kosmischen Seins,
weil er es geschafft hat, sich tief in das Innere einer Sache oder eines
Wesens hineinzuversetzen, dorthin, wo keine Schranke, kein
weltliches Bild die Blicke triibt, wird Verstidndnis, Identifikation,
Mitgefiihl und Zuversicht sein Wesen erfiillen, weil er versteht.

Individuelle Auswirkungen

Sich in Menschen zu versetzen, die einem sympathisch sind, sollte
keine zu schwere Aufgabe sein. Um aber die Auswirkungen befreiten
Denkens zu erkennen, stellt man sich am besten der Herausforderung,
die eigene Aufmerksamkeit auf Menschen zu richten, die einem
zundchst einmal gar nicht sympathisch sind. Menschen, die vielleicht
scheinbar im kompletten Gegensatz zur eigenen innersten



27

Uberzeugung  stehen und  eventuell
unmoralisch, ausbeuterisch, brutal,
hinterlistig und manipulativ sind. Wir
leben mit solchen Menschen gemeinsam
auf diesem Planeten und offensichtlich tun
sie ihm nicht gut. Doch sind auch sie Teil
unserer Gemeinschaft, unseres Planeten
und tragen dadurch etwas Wahrhaftiges in
sich, etwas Gottliches, wenn sie es auch
. = mit FiBen treten bzw. nicht erkennen.
The Swan Nr. 18, 1915 Wollen wir diesen, seinen wahrhaftigen
Teil ignorieren oder gar verleugnen, nur
weil es seine eigene Personlichkeit tut? Mitnichten liebe Zuhorer, denn
wir sind in diesem wahrhaftigen, gottlichen Teil, mit Allem verbunden
und miissen uns zudem selber fragen, ob wir selbst fehlerfrei sind. Es
ist eine gute Ubung, den innersten, den universalen Kern eines
Menschen zu erkennen, ihn anzusprechen und dabei die Personlichkeit
so zu behandeln, dass sie sich und dem Leben um sie herum nicht
schaden kann. Im Alltag zeigt sich das dann so, dass wir versuchen,
die verbindenden, philanthropischen, visiondren und universalen
Regungen und Gedanken dieser Menschen, ja aller Menschen,
anzuregen und zu unterstiitzen, ohne dabei belehrend zu wirken. Das
kann in beildufigen Bemerkungen oder bei Gesprachen stattfinden,
wir miissen nur die Courage und den Willen dazu haben, diirfen uns
nicht scheuen. Gegen die herabziehenden, einschrankenden und
manipulativen Charakterziige gehen wir gewaltlos und bestimmt vor,
indem wir das Verhalten und seine Konsequenzen offen und ehrlich
ansprechen. Das gilt auch fiir den Diskurs mit uns selbst. Wenn der
Same so einmal gestreut ist, wird das iiber kurz oder lang immer zu
Verdnderungen fiihren, denn der wahrhaftige, goéttliche Teil eines
Menschen ist immer dabei. Er ist es, der staindig darum bemiiht ist, die
personlichen Wesensziige eines Menschen anzuheben, zu veredeln.
Unterstiitzen wir ihn doch einfach dabei, es ist der Miihe wert. Denken
Sie nur an die wirklich extremen Beispiele, wo Miitter oder Viter den
Morder ihrer Kinder im Gerichtssaal in die Arme geschlossen haben,
um ihm zu verzeihen. Jesus selbst hat das am Kreuz vorgemacht. In
solchen Momenten wandelt die innere Gottheit unter uns. Muss es
aber erst zu solch dramatischen Geschehnissen kommen, wie bei
diesen extremen Beispielen? Ich denke nein.




28

So in etwa dndert sich das individuelle Weltbild, wenn man versucht
sich von den eigenen Beschrinkungen im Denken zu befreien. Und
wie wirkt sich das auf die Gesellschaft aus?

Gesellschaftliche Auswirkungen

Gesellschaftlich wird sich dies darin zeigen, dass mehr Riicksicht
aufeinander genommen wird.

Gesellschaftlich wird sich dies darin zeigen, dass mehr Riicksicht
aufeinander genommen wird. Mehr Riicksicht auf die Interessen der
Schwachen, derer, die kein Gehdr finden, der Randgruppen und
unterdriickten Menschen und Lénder; mehr Riicksicht auf das Leben
der Tiere und Pflanzen, mehr Riicksicht auf unser Klima und unsere
Ressourcen. Wir werden =zundchst versuchen, Konflikte nicht
kriegerisch, sondern diplomatisch zu l16sen, um irgendwann dazu zu
gelangen, Konflikte komplett durch ein entsprechendes Verhalten gar
nicht erst entstehen zu lassen. Man konnte das als Utopie bezeichnen,
doch schauen wir genauer hin, gibt es viele Bemiihungen, die bereits
jetzt und hier in dieser Richtung aktiv sind. Der Klima-, Umwelt- und
Tierschutz in seinen weitldufigsten Ausprigungen sind Beispiele
dafiir, dass sich Menschen freiwillig engagieren, um ihre Ideale und
Visionen von einer besseren Welt in die Tat umzusetzen. Schauen wir
nur auf die Wilder, Wiesen und Fliisse in unserem Land. Noch vor
wenigen Jahren waren Fliisse wie der Rhein, die Elbe, die Ruhr und
die Saale oOkologisch fast tot. Heute kann man in ihnen, dank der
Bestrebungen die Umwelt zu schiitzen, schon wieder baden. Beim
Tierschutz schreiten wir auch voran, wobei ganz besonders der Drang,
weniger Fleisch zu konsumieren, ein Zeichen fiir mehr Achtsamkeit,
mehr Bewusstsein und damit mehr Empathie innerhalb der
Gesellschaft ist. Man sollte diese Bestrebungen nicht kleinreden, denn
es ist immer die Ausrichtung des Denkens, die z&hlt. Empathie ist
iiberhaupt das Zeichen fiir die Aktivitdt hoherer Denkpotenziale. Wenn
wir es schaffen, mehr Empathie mit anders denkenden Menschen zu
haben, briiderlicher zu sein und aufeinander zuzugehen anstatt zu
streiten oder gar Krieg zu fithren, wird sich dies auf dem gesamten
Planeten positiv zeigen. Vergessen sie nicht, wir miissen versuchen,
uns in die Wesenheiten hineinzuversetzen, um sie zu verstehen, denn
das ist der Schliissel fiir eine bessere Welt. Umweltschutz und Frieden
hingen eng damit zusammen, denn wer ehrlich dazu bereit ist, seine



29

Lebensrdume und Ressourcen zu schiitzen, der schiitzt auch das Leben
der Menschen — und das liber seinen eigenen kleinen Kreis hinaus in
der ganzen Welt. Dies hat mit der ganzheitlichen Betrachtung des
Lebens zu tun und ist Ausdruck befreiten, schrankenlosen Denkens.
Schrankenlosen Denkens, das sich {iber alle Anhaftungen und
Bewertungen des personlichen Egos erhoben hat.

Befreites Denken IST der einzige Weg!

Grenzenlosigkeit und Individualitit

Denn dieses schrankenlose Denken
basiert auf den Grundwahrheiten des
Lebens selbst, die dadurch fiir uns
offensichtlich werden. Je mehr ein
Mensch seine Anhaftungen, vorgefassten
Meinungen und Sichtweisen erkennt und
iiberwindet, je offener und allumfassender
wird die  Wahrnehmung seiner
Betrachtung. Das alles bedeutet nur, dass
sich die Aktivitdt seines Bewusstseins
ausdehnt und Aspekte mit einbezieht, die
es ihm ermdglichen, die verbindenden
Altarpiece 11, 1915 Krifte universalen Lebens zu erkennen.

Dies zeigt sich in Visionen, die vielleicht
zu Beginn nicht als solche wahrgenommen werden. Doch wenn ein
Mensch damit beginnt in kleinen Dingen des Alltags, wie z. B. beim
Pflegen einer Rosenhecke im Garten in jeder Bliite einen Kosmos zu
sehen, weil er die Vielfalt darin entdeckt und sieht, wie diese sich
strukturell in jeder anderen Bliite wiederholt. Dann wird ihm klar, dass
das Leben grenzenlos ist und die eine grenzenlose Wahrheit sich in
jeder Erscheinung zeigt. Er wird diese Wahrheit in jeder Bliite, in
jedem Baum, in jedem Wald, in jedem Tier und in jedem Menschen
wahrnehmen konnen, und er wird bemerken, dass sie sich immer
etwas anders zeigt. Wie groBartig das eine Gesetz doch ist, die
Grenzenlosigkeit 14sst es zu, dass sie durch das Leben grenzenlos zum
Ausdruck gebracht werden kann.




30

Verantwortung und Kooperation

Der Betrachter der Rose sieht dann klar, dass er es ist, der durch das
Erschaffen und Pflegen seines Gartens eine Welt geschaffen hat, in der
unzéhlige Wesen leben, sich entwickeln und wachsen kénnen. Das ist
die Einheit des Seins. Verantwortung erwacht, denn von ihm und
seinem Einblick in das Wesen der Dinge héngt es ab, wie kraftvoll und
schon alles gedeiht. Von ihm héngt es ab, ob Bienen kommen und wie
viele. Ja, von ihm héngt es ab, ob die Bidume Friichte tragen oder nicht.
Er bemerkt, dass, wenn er die Voraussetzungen dafiir schafft, alles im
Garten miteinander kooperiert, d. h. das Erdreich mit seinen typischen
Bewohnern, die Graser, die Blumen und Baume, Insekten, Spinnen,
Séuger usw., und eben der Mensch. Auf diese Weise gestalten wir die
Welt, d. h. wir miissen lernen zu kooperieren, weil Kooperation die
Arbeitsweise individuellen Lebens ist, ein Ganzes zu formen, eine
Welt. Das bedeutet es, mit der Natur zu arbeiten. Ein Meister der
Weisheit sagte einmal, dass, wenn wir mit der Natur arbeiten, sie uns
als einen ihrer Meister anerkennen wird. Betrachten wir unser
innerstes Potenzial, dann wird klar warum.

Die Vision

| Je mehr ein Mensch seine Anhaftungen,
vorgefassten Meinungenund Sichtweisen erkennt
und  iberwindet, desto offener und
allumfassender wird die Wahrnehmung seiner
Betrachtung.

The Swan IX, 1915

Das Leben ist grenzenlos und bringt sich im zyklischen Verlauf der
Ewigkeit grenzenlos immer wieder hervor. In allem steckt dieser
unendliche Kern.

Die Idee, ja die Vision des Betrachters der Rose von seinem so
wundervoll funktionierenden Garten, steht sinnbildlich fiir eine Vision
von einer wundervoll harmonisch funktionierenden Welt. Wir kénnen
alle in Frieden leben, uns gegenseitig unterstiitzen und inspirieren,
wenn wir nur wollen. Jeder kann am Gliick seines Néchsten teilhaben
oder ihm in der Not helfen, der Weg dafiir ist immer frei.



31

Menschlichkeit und Néchstenliebe, Toleranz und Giite wohnen tief in
uns und kénnen zum Aufbau einer blithenden Welt genutzt werden.
Hass und Niedertracht miissen nicht sein. Ich horte einmal, dass nur
der, der nicht geliebt wird, hasst. Daher lieben wir doch unseren
Néchsten wie uns selbst, denn es gibt nichts, was uns voneinander
trennt, auller der selbsterzeugten Illusion, wir wéren getrennt
voneinander. Die Grenzenlosigkeit lebt in uns allen, dieser gottliche
Kern, daher hat jeder von uns die Macht, Gliick und Frieden zu
spenden und einen Beitrag zu einem wundervollen Freiheitsgeist zu
leisten, der die Menschheit durchdringt und das Leben eines jeden
kostbar und sinnvoll macht. Lasst uns alle diese Macht nutzen, lasst
uns zusammenstehen und lasst uns jeden Tag daran arbeiten, diese
Vision Realitit werden zu lassen.

Wie konnen wir dazu beitragen, was konnen wir tun?

Alles, was dafiir getan werden muss, ist diese Vision in unseren
Herzen zu bewahren. Doch muss sie auch unser Denken durchdringen,
damit sie die Atmosphére eines jeden unserer Tage bestimmt. Nur
wenn wir sie tdglich ndhren, wird sie wachsen, lebendig sein und mit
der Zeit auf andere Menschen iibergehen. Das hort sich schwierig an,
da unser Alltag oft durch Dinge bestimmt wird, die so gar nicht mit
dieser Vision einhergehen. Doch liegt es in unserer Macht und unserer
Verantwortung nicht nachzulassen, eigene Beschrinkungen zu
iiberwinden, sprich, die Belange der eigenen niederen Natur. Wer fallt
kann wieder aufstehen und diese Vision fest im Blick behalten.

Impulse fiir den Tag

Am besten und leichtesten wird uns dies gelingen,
wenn wir jeden Morgen damit beginnen, diese
Vision nur fiir ein paar Minuten in unserem
Denken zu bewegen.

Am besten und leichtesten wird uns dies
gelingen, wenn wir jeden Morgen damit
beginnen, diese Vision nur fiir ein paar
Minuten in unserem Denken zu bewegen.
Wenn unsere Gedanken dabei den hochsten
Teil von uns beriihren, unser hochstes Selbst, unseren universalen,

The ten Largest V, 1907



32

unseren gottlichen Kern, seine Allgegenwart und sein unermessliches
Sein, dann nehmen wir auch wahr, wie er in allen von uns wohnt.
Betrachten wir, wie er in jedem Tropfen Tau, in jedem Sonnenstrahl
und Atemzug, in jeder Bewegung der Sterne und der Atome, in jedem
Sandkorn der Wiiste wie auch im Rascheln der Biume und Blitter
lebt, wenn der Wind durch sie fihrt. Dieser Teil von uns wird nie
geboren, oder stirbt, denn er ist immer da. Er ist der Ursprung aller
Liebe und die Basis von Geduld, Mitgefiihl, Gleichmut, Mut und
Entschlossenheit. Kein Moment vergeht, indem er nicht damit
beschéftigt ist uns mit all dem zu inspirieren. Stellen wir uns vor, ja
dufern den Wunsch, im Lichte von ihm durch den Alltag zu gehen,
dabei tief in die Herzen der Menschen zu sehen, um sie zu verstehen.
Nur wer versteht, kann auch verzeihen, nur wer versteht, kann
inspirieren.

Beginnen wir so voll bewusst einen jeden Tag, dann muss uns nicht
bange sein, Fehler zu machen, denn wir werden mehr und mehr sehen,
wie dieser Geist unser Denken und Handeln bestimmt. Kein Meister
ist aber je vom Himmel gefallen, darum sollten wir gelassen sein,
wenn mal etwas nicht funktioniert, achtsam mit uns selbst, wenn ein
Zwang uns dringt — womit all die einschrankenden und bindenden
Meinungen und Vorstellungen von der Welt gemeint sind, die wir iiber
Aonen in unserem Denken erschaffen haben. Jeder Zwang, aber auch
jede Nachléssigkeit ist eine Verzerrung in der Betrachtung von dem,
was wirklich wahr fiir uns ist, und somit ein Extrem. Die grofle Vision
von einer wundervoll funktionierenden, harmonischen Welt, in der die
Wesen einander unterstiitzen und inspirieren, kann daher nur fernab
jeglicher Extreme wachsen und gedeihen.

Ein weiteres, sehr wichtiges Werkzeug fiir uns kann die Rekapitulation
des abgelaufenen Tages sein. Hier macht man kurz vor dem
Zubettgehen den Frieden mit der Welt und mit sich selbst. Man
betrachtet die Dinge, die gut gelaufen sind und ordnet sie so ein, dass
man sie fiir zukiinftige Situationen im Leben sinnvoll nutzen kann. Die
schief gelaufenen Dinge sollte man analysieren, an ihnen aber nicht
anhaften, indem man bejammert was man getan hat, sondern den
festen Entschluss fasst, es zukiinftig besser zu machen. Gedanken,
Worte und Handlungen kann man nicht ungeschehen machen, wenn
sie einmal in die Welt hinaus gesendet wurden, da sie dort durch
unsere Verbundenheit mit allem unmittelbar Resonanz finden. Wichtig



33

ist, die Wirkungen zu akzeptieren und zukiinftig darauf zu achten
unserer Vision von einer besseren Welt mehr Raum und Bedeutung in
unserem Alltag zu schenken.

Impuls fiir unser Leben

Die beste Plattform jedoch, unsere Vision zu beleben, bietet die Loge
von Weisheit und Mitleiden.

Die beste Plattform jedoch, unsere Vision zu beleben, bietet die Loge
von Weisheit und Mitleiden. Die meisten von Thnen kennen sie alle,
da sie zentral in unserer theosophischen Arbeit steht. Sie bildet eine
Kette unermiidlich fiir das Wohl der Menschheit und des Planeten
arbeitender Menschen, die ihre Leben fiir diese Aufgabe gewidmet
haben. Sie sind seit Zeitaltern damit beschéftigt, mehr Licht und
Weisheit unter den Menschen zu verbreiten. Tdglich laden sie uns ein,
ihrer Gemeinschaft beizutreten um mit ihnen ihr wundervolles Werk
fortzufithren, wobei sie jedes mitleidvolle, aufopferungsbereite Herz
willkommen heiflen. Sie brauchen Mitarbeiter, die die Sprache der
Menschen sprechen, ihre Sorgen und Note verstehen, ihre
Beschrankungen und ihr Sehnen kennen und gewillt sind, die uralte
Weisheit unter den Menschen zu verbreiten. Glauben Sie, liebe
Zuhorer, Sie sind nicht fahig dafiir? Sie konnen das nicht? Nun, es gibt
keinen Unterschied zwischen unserer eigenen hoheren Natur und
derjenigen dieser Gruppe aufopferungsvoller fortgeschrittener
Menschen. Wenden wir uns an unsere hohere Natur, wenden wir uns
an sie. Jeder kann ein Helfer ihres Wirkens sein, und welch bessere
Aussicht auf zukiinftige Leben kann man haben, als mit ihnen die
Vision einer wundervoll blithenden Menschheit Wirklichkeit werden
zu lassen, auf das wir einst beisammensitzen und uns iiber die
unbegrenzten Moglichkeiten unterhalten, die in uns allen wohnen.

Vielen Dank.



The seven pointed Star Nr.2, 1908




35

INHALT
Seite

Sieglinde Plocki Editorial 3
Sieglinde Plocki Was ist wahre Freiheit?

Fesselnde Faktoren im Denken

und wie wir uns davon befreien 4
Ralph Kammer Ausblick auf eine befreite

Weltmentalitiit und wie wir

dazu beitragen konnen 22
Herausgeber:
THE THEOSOPHICAL SOCIETY POINT LOMA (TSPL)
Deutsche Abteilung e.V.
Postanschrift:
Tauroggener Str. 17, 10589 Berlin,
Tel.: +49 1577 7094627
http://www.theosophy.de
E-Mail: info@theosophy.de
Priasidentin/Schriftleitung Biicherstelle
Sieglinde Plocki, Margarete Freitag - Primelstr. 27
Postanschrift: 82515 Wolfratshausen
Tauroggener Str. 17, 10589 Berlin ~ Tel.: 08171 202 89
Tel.: +49 1577 7094627 E-Mail:

margarete-freitag@freitag-video.de

Bankverbindung

Kontoinhaber: Theosophical Society Point Loma
IBAN: DE72 4306 0967 1304 4336 00 (GLS Gemeinschaftsbank)
BIC: GENODEM

Jahresabonnement 25 €


mailto:info@theosophy.de
mailto:margarete-freitag@freitag-video.de

Hilma af Klint The Ten Largest I, 1907



