
 



 2 

KEINE RELIGION IST HÖHER ALS  
DIE WAHRHEIT! 

 
Die Ziele und Zwecke der Theosophischen Gesellschaft: 
1. Unter den Menschen das Wissen über die dem 

Universum innewohnenden Gesetze zu verbreiten. 
2. Das Wissen der essentiellen Einheit aller Wesen bekannt 

zu machen und zu zeigen, dass diese Einheit in der Natur 
grundlegend ist. 

3. Eine aktive Bruderschaft unter den Menschen zu formen. 
4. Alte und neue Religionen, Wissenschaft und Philosophie 

zu studieren. 
5. Die dem Menschen innewohnenden Kräfte zu erforschen. 

 
 

Umschlag: Altarpiece I, 1915 

Hilma af Klint 
26.10.1862 Schweden - 21.10.1944 Djursholm 
Schon früh zeigte sich Hilmas künstlerische Eignung 
und ihr Interesse an Mathematik und Botanik. Im Alter 
von 20 Jahren wurde sie an der Königlichen Akademie 
der Schönen Künste aufgenommen und studierte in den 
Jahren 1882–1887 Zeichnen, Porträt- und 

Landschaftsmalerei. Sie schloss ihr Studium mit Auszeichnung ab. 
Darauffolgend begann sie in Stockholm zu arbeiten und erlangte 
Anerkennung für ihre Landschaften, botanischen Zeichnungen und 
Porträts. 
1888 trat sie der Theosophischen Gesellschaft bei und folgte 1895 nach 
der Spaltung derselben der Theosophischen Gesellschaft Adyar. In 
späteren Jahren trat sie der Anthroposophischen Gesellschaft bei. 1906 
erhielt Hilma den Auftrag von einem der Meister der Weisheit, eine Serie 
von Gemälden zu schaffen. Diese Serie abstrakter Gemälde ist als 
Gemälde für den Tempel bekannt. Die Entstehung der Gemälde für den 
Tempel erfolgte in zwei Phasen ab 1906 während 15 Jahren. Die Serie 
umfasste 193 Gemälde. Hilma erklärte, dass die Bilder durch sie mit Kraft 
gemalt wurden: „Ich arbeitete schnell und sicher, ohne einen einzigen 
Pinselstrich zu ändern.“ 

Quellen: Text Theosophy-Wiki - Bilder Wikimedia.commons 



 3 

 
Liebe Leserin, lieber Leser, 
Sie haben es sicher gleich 
gemerkt, unsere Zeitschrift hat 
ein anderes Gesicht be-
kommen! Mit dem Beginn des neuen Jahres hat Frau Mariana 
Sola, Lehrerin für Kunst und Spanisch an einer Berliner 
Schule, die grafische Gestaltung übernommen. Sie möchte 
dem Aspekt der Kunst, der Schönheit und Harmonie in der 
Theosophie mit ihrer Arbeit Ausdruck verleihen. Das ist ihr 
meines Erachtens in dieser Ausgabe bereits wunderbar 
gelungen. Wir freuen uns schon auf weitere Beispiele von 
Künstlern, die durch die Theosophie ihre besondere 
Inspiration fanden. 
Diese Ausgabe beinhaltet aus Platzgründen nur zwei 
Vorträge, die Ralph Kammer und ich selbst bei unserem 
Symposium im September 2025 gehalten haben. Sie haben die 
Vortragssaison 2025/2026 eröffnet und sollen nun auch im 
Theosophischen Pfad das neue Jahr einleiten. Wir wollten 
damit einen Impuls setzen, sich mit der Alten Weisheit weiter 
vertraut und zu einem festen Bestandteil des täglichen Lebens 
zu machen, damit sie einen festen Platz in der 
Denkatmosphäre der Menschheit für mindestens weitere 2000 
Jahre bekommt und zu einem Leben in brüderlichem 
Miteinander, in Frieden und Freiheit beitragen kann. Der 
Gedanke universaler Bruderschaft, wie er von der Loge von 
Weisheit, Mitleiden und Frieden zum Ausdruck gebracht 
wurde und wird und der den Grundton unseres Lebens 
anschlägt, trägt zentral das Mitleiden in sich, das wir im 
täglichen Leben zum Ausdruck bringen wollen. Jeder 
Mensch, soweit er es schon vermag. 
In diesem Sinne wünscht Ihnen das gesamte Redaktionsteam 
ein inspiriertes und inspirierendes sowie friedliches Jahr 2026  

Sieglinde Plocki 
  



 4 

WAS IST WAHRE FREIHEIT? FESSELNDE FAKTOREN 
IM DENKEN UND WIE WIR UNS DAVON BEFREIEN 

Sieglinde Plocki 
Ja fesselt man mich 
Im finsteren Kerker, 
So sind doch das nur 
Vergebliche Werke. 
Denn meine Gedanken 
Zerreißen die Schranken 
Und Mauern entzwei: 
Die Gedanken sind frei. 

Quelle: www.volksliederarchiv.de 

Freiheit - Freiheit des Denkens 

Meine Damen und Herren, liebe Freunde der Theosophia, 
das alte Volkslied Die Gedanken 
sind frei, das in der heutigen 
Fassung 1842 durch August 
Heinrich Hoffmann von 
Fallersleben verbreitet wurde, aber 
auf einer wesentlich früheren 
Fassung um ca. 1800 eines 
unbekannten Autors beruht, hat vor 
allem in Deutschland immer eine 
besondere Bedeutung gehabt, war 
es doch besonders in Zeiten von 
Unterdrückung Ausdruck für die 
Sehnsucht nach Freiheit und 
Unabhängigkeit. 
Ich fand in Wikipedia ein paar 
interessante und berührende 
Beispiele dafür: 

Der Vater Sophie Scholls, Robert Scholl, wurde Anfang August 1942 
wegen hitlerkritischer Äußerungen inhaftiert. Sophie Scholl stellte 
sich abends an die Gefängnismauer und spielte ihrem dort 
einsitzenden Vater auf der Blockflöte die Melodie vor.  
Am 9. September 1948, auf dem Höhepunkt der Berlin-Blockade, hielt 
Ernst Reuter vor über 300.000 Berlinern vor der Ruine des 

Buddhas´s Stadpoint,1920 

https://de.wikipedia.org/wiki/August_Heinrich_Hoffmann_von_Fallersleben
https://de.wikipedia.org/wiki/August_Heinrich_Hoffmann_von_Fallersleben
https://de.wikipedia.org/wiki/August_Heinrich_Hoffmann_von_Fallersleben
https://de.wikipedia.org/wiki/Freiheit
https://de.wikipedia.org/wiki/Robert_Scholl
https://de.wikipedia.org/wiki/Sophie_Scholl
https://de.wikipedia.org/wiki/Berlin-Blockade
https://de.wikipedia.org/wiki/Ernst_Reuter


 5 

Reichstagsgebäudes seine Rede, in der er an „die Völker der Welt“ 
appellierte, die Stadt nicht preiszugeben. Nach dieser Rede erklang 
spontan aus der Menge u. a. das Lied Die Gedanken sind frei. 1989 
wurde während der friedlichen Revolution in der DDR das Lied von 
Mitgliedern der Dresdner Staatskapelle auf dem Theaterplatz in 
Dresden gespielt und von tausenden Demonstranten mitgesungen. Es 
war ein ergreifender Höhepunkt der damaligen historischen 
Ereignisse. Nun ist es nicht Aufgabe des heutigen Vortrags, dieses 
Lied zu analysieren, aber die oben angegebene Strophe der 
ursprünglichen Fassung um 1800 sollen Sie doch hören, hat sie mir 
doch Inspiration für diesen Vortrag gegeben. 
Freiheit, frei zu sein von Widrigkeiten und Fesseln, ist ein starkes, 
sozusagen ein Ur-Bedürfnis des Menschen. Es ist ein Gefühl, das uns 
Flügeln verleiht, um uns hinaus in die Welt, nein, in die Unendlichkeit 
zu tragen. Der große Menschheitstraum des Fliegens hat in dem 
Streben nach Freiheit ebenfalls seinen Ursprung. Frei zu sein ist ein 
Streben, welches die Menschen vereint, eines, welches jeder Mensch 
versteht und nachempfinden kann. 
Dieses Volkslied, das für so viele Menschen bedeutungsvoll ist, ist 
aber nicht nur politisch zu verstehen. Es trägt eine viel tiefere 
Botschaft in sich: Ihm kann auch entnommen werden, dass der 
Mensch mehr ist, als sein physischer Körper, denn auch wenn der 
Körper in Ketten gelegt wird, ist sein Denken doch frei und er kann 
entscheiden, welche Gedanken er bewegen will. Gedanken sind 
mächtig. Gedanken bestimmen den Lauf der Welt. Welch 
großartigeres Beispiel für diese Freiheit des Denkens gibt es in der 
heutigen Zeit zu nennen als das Nelson Mandelas, der sich in der 
Gefangenschaft den Werten der Ethik, der Vergebung, der 
Kooperation und der Ablehnung jeglichen Hasses gegen seine 
ehemaligen Unterdrücker zuwandte und damit den Weg für einen 
Friedensprozess und zur Freiheit seines Volkes ebnete. Aber das 
wissen Sie ja alle genauso gut wie ich. 
Die wichtige Frage, die sich in diesem Zusammenhang jedoch stellt, 
ist: Sind denn Gedanken wirklich und immer frei? Und wenn sie das 
nicht sind, worin bestehen dann ihre Fesseln, und wie können wir uns 
davon befreien? 
Die Theosophie lässt uns bei der Suche nach Antworten auf die Fragen 
des Lebens einen universellen Standpunkt einnehmen. Wir wollen also 

https://de.wikipedia.org/wiki/Wende_und_friedliche_Revolution_in_der_DDR
https://de.wikipedia.org/wiki/Dresdner_Staatskapelle
https://de.wikipedia.org/wiki/Theaterplatz_(Dresden)


 6 

zunächst das Fundament für diesen universellen Standpunkt legen. 
Die Theosophie bietet uns hier grundlegende Thesen und universelle 
Gesetze an, Thesen und Gesetzmäßigkeiten, die die Jahrtausende 
hindurch von weisen Menschen immer wieder geprüft und für wahr 
befunden wurden. Auch Sie, liebe Zuhörer, sollen diese Thesen selbst 
überprüfen. Tun Sie das! 
Basis einer universellen Sicht auf das Leben – 3 Hauptthesen 
bzw. Propositionen 

1. Grenzenlosigkeit: ein allgegenwärtiges Prinzip 
2. Zyklizität: Leben und Tod, Tag und Nacht, Wiederkehr 
3. Gleichheit aller Wesen: Einheit allen Seins 

Stellen wir uns nicht alle die Frage nach unserem Ursprung? Woher 
kommen wir und wohin gehen wir? Die drei Thesen oder 
Propositionen der Uralten Weisheit, die Sie hier kurz aufgezählt sehen, 
geben uns die Basis für eine universelle Sicht auf das Leben. 
Betrachten wir sie genauer. Und überlegen Sie dabei, ob Sie diese 
Thesen in Ihrem Leben ebenfalls erkennen können. 
 
Erste Proposition: die Grenzenlosigkeit 

 
Ein allgegenwärtiges, 
grenzenloses und 
unveränderliches PRINZIP, über 
das jede Spekulation unmöglich 
ist, weil es die Vorstellungskraft 
des Menschen übersteigt. 
Es liegt jenseits des Horizonts 
und der Reichweite des Denkens, 
oder gemäß den Worten der 
Mandukya (Upanishad), ist 
unvorstellbar und 
unbeschreiblich. 
 
 
 

Wie in dem großen Werk H.P. Blavatskys, Die Geheimlehre,  
ausgedrückt, ist es der Hintergrund allen Seins. Bedeutet das nun, dass 
wir uns diesem abstrakten Prinzip absolut nicht nähern können, dass 

The Swan Nr. 16, 1915 



 7 

es so unerreichbar ist, dass wir nicht einmal darüber nachdenken 
sollten? 
H.P. Blavatsky sagte, dass man nichts über das Prinzip der 
Grenzenlosigkeit sagen kann. Alles, was man darüber sagt, vermindert 
es, schränkt es ein. Und doch: Ein Nachdenken über dieses abstrakte 
Prinzip weitet unser Denken, solange wir uns gewahr sind, dass das 
Eigentliche nicht erfasst werden kann. Vielleicht sollten wir uns diesen 
abstrakten Ideen in der Haltung der Taoisten nähern, die in Paradoxa 
sprachen und auf diese Weise Ideen zu erfassen suchten. Dieses 
grenzenlose PRINZIP, hat keinerlei Attribute oder Eigenschaften. Es 
IST. Schrieben wir ihm Eigenschaften zu, wäre es nicht mehr 
grenzenlos, sondern durch diese Attribute beschränkt. 
Es bildet den Hintergrund, die Quelle, aus der alles Leben hervorgeht 
und in die es wiederzurückkehrt. In ewiger Bewegung. Und stellen Sie 
sich vor: In dieser Grenzenlosigkeit bewegt sich auch unser Denken – 
wir können uns damit hinausbegeben in das All, zu den Sternen reisen, 
über unsere Milchstraße hinaus und immer weiter – es liegt in unserer 
Hand. Die Grenzen – wie weit wir hinausgehen – setzen wir uns durch 
unsere Vorstellungen, Interessen und Gewohnheiten selbst. Aber 
darüber später mehr. 
Das Erscheinen und Vergehen von Universen in zyklischer Folge wird 
in der Geheimlehre das Aus- und Einatmen des „Großen Atems“ 
genannt. 
 
Die zweite Proposition: Zyklizität 

Die Ewigkeit des Universums in 
toto als eine grenzenlose Ebene, 
welche periodisch die Bühne 
von zahllosen, sich unaufhörlich 
manifestierenden und wieder 
verschwindenden Universen ist, 
die „manifestierten Sterne“ und 
die „Funken der Ewigkeit“ 
genannt. … Das Erscheinen und 
Verschwinden von Welten 
gleicht den regelmäßigen 
Gezeiten von Ebbe und Flut. 
 

Evolution Nr.13, 1908 



 8 

Diese Zyklen finden wir überall in der Natur. Sie sind dort so 
offensichtlich, dass ich nicht einmal weitere Beispiele anführen 
müsste: Leben und Tod, der Wechsel von Tag und Nacht, die bereits 
genannten Gezeiten des Meeres, die Jahreszeiten – in allen erkennt 
man eine sich wiederholende Abfolge, die jedoch immer ein wenig 
anders abläuft, ein wenig anders gefärbt ist, denn Zyklen sind keine 
automatischen Prozesse – sie werden vom Bewusstsein gesteuert.  
Zyklizität ist der Wechsel zwischen Phasen der Aktivität und der Ruhe. 
Während der Aktivität arbeitet alles mit anderen Wesen zusammen, 
und während der Ruhephase werden diese Wesen wieder freigegeben. 
Sie finden sicher noch weitere Beispiele in ihrem Leben. 
Auch Gedanken kehren zyklisch zurück – Gedanken, mit denen wir 
die Welt gestalten. Geschehnisse, Trends, usw. tauchen zyklisch auf 
und bestimmen unser Denken, wenn wir es zulassen. Manche 
Menschen lassen sich von ihren zyklisch wiederkehrenden Gedanken 
so stark fesseln, dass sie depressiv werden. Andere Menschen nutzen 
diesen Effekt, um dem negativen Gedanken Kraft zu entziehen, indem 
sie ihm einen positiven entgegensetzen, der nach und nach in den 
Vordergrund der Aufmerksamkeit des Denkers rückt und den 
negativen vergessen lässt. Wir haben die Macht und die Freiheit, selbst 
darüber zu entscheiden, was wir denken wollen. Wir können die 
Fesseln des Denkens sprengen! 
 
Bewusstsein in allen Bereichen der Natur  
Die Theosophie besagt weiter, dass in allen Bereichen der Natur 
Bewusstsein herrscht: Der in der Grenzenlosigkeit „ausgeatmete“, 
also manifestierte Kosmos besteht aus unzähligen Lebewesen, aus 
Bewusstseinsformen in unendlicher Vielfalt. Es gibt mineralisches, 
pflanzliches, tierisches und viele andere Arten von Bewusstsein. Jedes 
Atom, wie klein auch immer, jeder Funke Leben, hat – ja, ist – 
Bewusstsein seiner eigenen Art. Gemäß der Theosophie ist 
Bewusstsein nicht nur das, was allgemein darunter verstanden wird, 
ein mehr oder weniger Wachsein und Wahrnehmen, sondern die 
kosmische Kraft, die sich in den verschiedenen Bereichen der Natur 
ausdrückt, um die vielfältigen Eigenschaften und Potenziale oder 
Möglichkeiten zu offenbaren, die in den Bereichen der Natur 
vorhanden sind. Es ist die treibende Kraft hinter allen Phänomenen 
des Universums. Es ist auch die treibende Kraft unserer Gedanken, 



 9 

unseres Denkens. Jeder einzelne Gedanke baut eine Gedankenwelt mit 
auf, eine Denkatmosphäre, die je nach der Art der Gedanken 
entsprechend gefärbt ist. Sie sind in ständiger Bewegung – ein 
Kontinuum, das so wie alles den universellen Gesetzen unterliegt,  
Gesetzen, die wir kennen sollten, um unsere Gedankenwelt 
entsprechend zu beherrschen und zu pflegen. Sie wissen alle, welche 
Wirkung z. B. das Bewegen negativer Gedanken am Morgen auf ihren 
Tag haben kann, wenn Sie nicht Herrscher über Ihre Gedanken sind. 
Und welche positive Wendung Ihr Tag nehmen kann, wenn Sie 
dagegen mit dem festen Vorsatz der Freundlichkeit, des Verständnisses 
und der Liebe den Tag beginnen. Bewegung ist das Hauptmerkmal von 
Bewusstsein und Bewegung ist auch das Hauptmerkmal von 
Veränderung und Wachstum. Ohne Bewegung gibt es keine 
Veränderung – Wachstum ist ständige Veränderung! Schauen Sie sich 
um und schauen Sie in sich hinein. Gibt es nicht überall Bewegung? 
Selbst die Atome, aus denen der Stuhl besteht, auf dem Sie sitzen, sind 
in ständiger Bewegung. Oder kennen Sie etwas, das völlig stillsteht? 
 
Die dritte These/Proposition 

 
 
Die grundlegende Gleichheit aller 
Wesen mit der Höchsten Seele. 
 
Wie oben, so unten. 
 
 
Und als dritte These, dritte 
Proposition, gilt der Satz der 
grundlegenden Gleichheit aller 
Wesen mit der Höchsten Seele: 
Diese dritte These besagt – in 
eigene Worte gefasst –, dass alle 
Wesen als Teile des Grenzenlosen 
die gleichen Potenziale wie das 
Grenzenlose in sich tragen und 

diese in einer Pilgerfahrt durch die Zyklen der „Notwendigkeit“ 
entfalten.  

Tree of Knowledge I, 1913 



 10 

Wenn also ein Kosmos oder ein Wesen entsteht, wird jeweils eine 
Hierarchie des Lebens ausgerollt. Höher entwickelte Wesen 
emanieren aus sich heraus weniger entwickelte Wesen, die 
miteinander kooperieren und diese Hierarchie bilden. Jedes einzelne 
Wesen in einer Hierarchie trägt dieselben Potenziale in sich, wie der 
Gipfel dieser Hierarchie, da allesamt in der Grenzenlosigkeit 
beheimatet sind und an ihr teilhaben. 
Die dritte Proposition zeigt also die Einheit des gesamten Seins und 
wird am besten durch das hermetische Axiom Wie oben, so unten 
ausgedrückt. Alle Ebenen der Hierarchie unterliegen denselben 
„Gesetzen“ oder Gewohnheiten ihres Hierarchen. 
Darüber hinaus besagt dieser Satz, dass während der Lebensperioden 
der Hierarchie, zu der ein Wesen gehört, die ihm innewohnenden 
Eigenschaften und Möglichkeiten allmählich aus der Latenz in die 
Aktivität gebracht werden. Jedes Wesen folgt dabei einem 
individuellen Weg, und unterscheidet sich damit in gewisser Weise 
von anderen Wesen. Doch dieser Unterschied besteht lediglich in der 
Auswahl und dem Entwicklungsgrad bestimmter Eigenschaften aus 
diesem unbegrenzten Reservoir. Die vielfältige Natur mit all ihren 
verschiedenen Arten und Charakteren ist das Ergebnis dieser 
unterschiedlichen Entwicklungsstufen, d. h. alle zusammen bilden die 
Gesamtheit des Seins in einer hierarchischen Struktur. Kein Wesen ist 
dabei entbehrlich und jedes ist gleich wichtig, da es einen lebendigen 
Baustein oder ein Element in der Unendlichkeit darstellt. 
Hierarchische Strukturen können wir überall im Kosmos beobachten. 
Von Galaxien bis zu Sonnensystemen, vom Ökosystem eines Planeten 
bis zur Zusammensetzung des menschlichen Körpers mit all seinen 
Organen, dem Zellnetzwerk, der Anordnung von Molekülen und 
atomaren Strukturen: ja, ob wir das unendlich Große oder das 
unendlich Kleine betrachten – alles entwickelt sich zyklisch im 
Verlauf der unendlichen Dauer. 
Auch die Welt der Gedanken, der von uns geschaffene Denkkosmos, 
entwickelt sich so, denn auch in ihm liegen alle Möglichkeiten, alle 
Potenziale der Grenzenlosigkeit, die wir noch nicht erkennen und 
daher auch nicht nutzen. Stellen Sie sich das nur vor: In jedem 
einzelnen Gedanken steckt das Potenzial, sich zu einem gewaltigen 
Kosmos zu entfalten. Ein Gedanke durchläuft in seiner Entwicklung – 
so wie jedes Lebewesen – alle Stufen des Daseins, vom unbewussten 



 11 

Elemental, über die menschliche Stufe bis hinauf in selbstbewusste 
Göttlichkeit. Das mag für Sie vielleicht etwas fremd klingen, aber ja, 
Gedanken sind Lebewesen, so wie alles im Universum belebt ist. Wir 
können sie ernähren und pflegen, dann wachsen sie, werden zu 
Gedankenfamilien, bis zu Gedankenwelten. Mehr darüber können Sie 
in unserem Kurs Anders Denken erfahren. Wie mächtig und 
inspirierend kann doch ein Gedanke sein, wenn er hunderttausende 
von Menschen dazu bewegt, ihr Leben zu ändern. Die Kraft solcher 
Gedanken haben Sie z. B. vielleicht in den Reden von Dr. Martin 
Luther King spüren können: „I have a Dream“. Wir sprechen dann von 
einem charismatischen Menschen, der die höchsten ethischen 
Prinzipien im Menschen anspricht. 
Welche großartigen Möglichkeiten liegen vor uns, wenn wir wirklich 
die Verantwortung für unser Denken übernehmen! Was für eine 
Vision! Was für eine Perspektive für unsere zukünftige Existenz. 
Wie die Prozesse des Lebens genauer vor sich gehen, wird in den 
Schlüsselgedanken der Theosophie zusammengefasst, den 7 Juwelen 
der Weisheit, den grundlegenden Lehren, die auf den drei 
Propositionen fußen. 
 
Schlüsselgedanken der Theosophie – 7 Juwelen 

 
• Reinkarnation 
• Karma – Ursache & Wirkung 
• Hierarchischer Aufbau 
• Selbstentfaltung 
• Evolution 
• Zwei Lebenspfade 
• Selbsterkenntnis 

 
 

Diese sieben Juwelen sind: 
die Lehre von der Reinkarnation, 
die Lehre vom Ausgleich von Ursache und Wirkung oder Karma, 
die Lehre vom hierarchischen Aufbau alles Seins, 

Gruppe X Nr. 2, 1915 



 12 

die Lehre der Selbstentfaltung, 
die progressive Evolution, 
die Lehre von der Möglichkeit sich grundsätzlich für einen von zwei 
Pfaden im Leben entscheiden zu können und 
die Selbsterkenntnis. 
Warum sind wir hier? Was ist der Sinn des Lebens? Welche Bedeutung 
haben Leiden, Tod? --- All diese Fragen können mithilfe der 7 Juwelen 
beantwortet werden. Sie hängen alle logisch miteinander zusammen 
und geben doch, jedes einzelne, Stoff für viele Studienstunden. Um 
dies deutlich zu machen, gebe ich Ihnen eine kurze 
Zusammenfassung, die bereits zeigt, wie sie zusammen ein Ganzes 
bilden. Vor dem Hintergrund der drei Propositionen werden Sie diese 
nun besser verstehen. 
Beginnen wir mit dem höchsten, mit der Quelle, dem siebten Juwel. 
Alle Wesen entspringen derselben Quelle. Diese Quelle kann man die 
Einheit nennen. Es gibt dort keine Differenzierung, keine 
Verschiedenheit. Jedes Wesen wurzelt in dieser Quelle und geht aus 
ihr hervor. Aus diesem Urgrund also geht die Vielzahl aller Wesen 
hervor – in ihm, dem grenzenlosen PRINZIP, bleiben sie immer 
verwurzelt. Das ist das siebte Juwel. 
Aus diesem geht das sechste Juwel, das Juwel der zwei Pfade hervor: 
Von dem Augenblick an, da der Prozess des Herabsteigens aus dieser 
Quelle in die Manifestation beginnt, ist die Dualität da – eins teilt sich 
in zwei –; es gibt Geist und Materie, die zwei Seiten der einen 
Medaille. Die Quelle dahinter ist ‘verhüllt’ (Sie erinnern sich – das 
grenzenlose PRINZIP). Der Sinn des Lebens oder die Aufgabe eines 
jeden Lebensfunkens besteht in der Entfaltung seines Bewusstseins, 
vom unbewussten Gottesfunken bis zur selbstbewussten Erkenntnis 
der zugrundeliegenden Einheit von Allem – letztlich in dieser Einheit 
wieder aufzugehen, um erneut aus ihr hervorzugehen. Auch unser Weg 
besteht darin, die Quelle zu erkennen, und aus dieser Erkenntnis 
heraus zu denken und zu handeln. Welches Motiv liegt dem jedoch 
zugrunde? Es gibt zwei Möglichkeiten: a) Man tut es zum eigenen 
Vorteil, bedacht auf den eigenen Frieden und spirituelle 
Glückseligkeit, oder b) man tut es um der anderen willen. Der Pilger, 
der um der anderen willen handelt, will nichts für sich. Er ist der 
lebende Vertreter der Hierarchie des Mitleidens. Unser Motiv ist also 



 13 

entscheidend. Beide Pfade führen zu Resultaten, denen wir in unserem 
Alltag gegenüberstehen – wie wir im 2. Juwel noch sehen werden. Wie 
entscheiden wir uns? Wir haben die Wahl. Und wir haben die Wahl 
JETZT, denn große Entschlüsse entstehen nicht plötzlich, sondern aus 
einer Reihe von Entscheidungen, die wir durch ständige Wiederholung 
zur Gewohnheit werden ließen. 
Das fünfte Juwel, das Juwel der Evolution, beschreibt den Prozess, in 
dessen Verlauf man sich der Einheit bewusst wird. Es beschreibt den 
großartigen Vorgang spiritueller Entwicklung, der mit dem Beginn der 
Dualität einsetzt, wenn unzählige Wesenheiten aus dem Zustand der 
Spiritualität, des Geistes, in die Materie ‘hinabsteigen’, d. h. Körper 
um Körper bilden, um Erfahrungen zu sammeln, zu lernen und dann 
zum Geist ‘zurückzukehren’, bereichert um die gesammelten 
Erfahrungen und daher fähiger als zuvor, ihre inneren Eigenschaften 
auszudrücken. Dieser Vorgang wird endlos wiederholt und jedes Mal 
kann die Wesenheit ein bisschen mehr von ihren unendlichen 
Attributen oder Eigenschaften entfalten, und diese immer besser zum 
Ausdruck bringen. 
In diesem zyklischen Prozess bringt jedes Wesen die ihm 
innewohnenden Eigenschaften auf seine ureigenste, einzigartige Art 
und Weise zur Entfaltung. Schauen Sie sich um: Kein Mensch ist wie 
der andere. Dies ist der Kerngehalt des vierten Juwels, des Juwels des 
Selbst-Werdens. Jedes Lebewesen wird immer genau zu dem, was es 
aus sich selbst gemacht hat, denn was es wird, ist stets Ergebnis seiner 
eigenen Handlungen. Auf diese Weise gestalten wir unsere Zukunft 
selbst. Und wir können sie – im Gegensatz beispielsweise zu Tieren 
und Pflanzen – durch unser Denken bewusst gestalten. Das gibt uns 
die Verantwortung, selbstbewusst und in Harmonie mit den 
universellen Gesetzen zu handeln. 
Kein Wesen kann jedoch für sich allein existieren, da ja durch die 
gemeinsame Quelle alles mit allem anderen verbunden ist. Das dritte 
Juwel bezieht sich auf die hierarchische Struktur der Zusammenarbeit 
im Universum. Stellen Sie sich ein Universum vor, in dem alles lebt – 
ein unendliches pulsierendes Gewebe des Seins. In diesem Gewebe 
stellen die weiter fortgeschrittenen, spirituelleren Wesen eine Welt 
bereit, eine Sphäre, in der die weniger entwickelten Wesen leben, 
Erfahrungen machen und lernen. Wir Menschen bilden z. B. eine 
solche Sphäre für alle die weniger entwickelten Wesen, bis hinunter 



 14 

zu den Atomen und Molekülen, die unsere Körper bilden. Andererseits 
stellen die noch nicht so weit entwickelten Wesen ihrerseits den 
fortgeschritteneren Wesen ein Vehikel oder Werkzeug bereit, durch 
welches diese arbeiten und lernen können. So ist es auch mit unserem 
Denken: Wir schaffen durch unseren Charakter eine Sphäre, in die 
passende Gedanken gleicher oder gegensätzlicher Art angezogen 
werden. Innerhalb dieser Sphäre geben wir diesen Gedanken die 
Möglichkeit zu wachsen und sich zu entfalten. Mit den Atomen, 
Molekülen, Zellen, den Emotionen, unserer Vitalität und unserem 
Begehren ist das genauso. So dienen uns z. B. die physischen Atome, 
indem sie unter der Leitung der hierarchischen Spitze des 
Bewusstseins (des reinkarnierenden menschlichen Bewusstseins) 
miteinander kooperieren, um den physischen Körper aufzubauen und 
zusammenzuhalten, der uns während des Lebens hier zum Wachstum 
dient. Jedes Universum, sei es ein Atom, ein Mensch oder ein 
Sonnensystem ist ein hierarchisch geordnetes System miteinander 
kooperierender Wesenheiten. 
Das bringt uns zum zweiten Juwel, dem Juwel von Karma oder auch 
von Ursache und Wirkung, Aktion und Reaktion. In jeder 
Manifestationsperiode handeln all jene Wesen und beeinflussen 
einander, und damit sind nicht nur physische Handlungen gemeint. 
Hierbei bringt jede Handlung – jede Emotion, jeder Gedanke – eine 
ihr entsprechende Wirkung hervor. Diese Wirkungen zeigen sich dann 
in den zyklischen Prozessen eines jeden Wesens in demselben Leben 
oder in anderen Leben. Karma hält uns immer wieder vor Augen, was 
wir mit den fesselnden Faktoren in unserem Denken anstellen. Wir 
verursachen all die Disharmonien: Missachtung und Streit, Stolz und 
Hochmut, Neid und Missgunst, Egoismus und Habenwollen und 
wundern uns dann, wenn wir diese wieder in Harmonie bringen 
müssen. Das sind einige der fesselnden Faktoren in unserem Denken. 
Wir kommen ein wenig später nochmals darauf zu sprechen. Letztlich 
sind all diese Faktoren Ergebnis der Unwissenheit über die Einheit 
allen Lebens. 
Die Beziehungen und Anziehungen, die auf materieller Ebene 
aufgebaut wurden, haben den Effekt, dass die Wesen nach ihrer 
Ruhepause in ihrer spirituellen Quelle auf diese Ebene zurückkehren. 
So müssen wir Menschen, die wir hier auf Erden leben, nach der Phase 
des Ausruhens, die wir Tod nennen, aufgrund unseres eigenen 



 15 

Handelns immer wieder auf diesen Planeten zurückkehren. So lautet 
kurz gefasst die Weisheit des ersten Juwels, des Juwels der 
Reinkarnation oder Wiederverkörperung. 
Sie sehen: Alle Juwelen bilden einen großen Diamanten mit 
7 Facetten; keine kann ohne die jeweils anderen verstanden werden. 
Aber insgesamt betrachtet, ausgehend von der Idee des grenzenlosen 
Lebens, das alles, was ist, durchdringt, können Sie ihren einzigartigen 
Wert für das tägliche Leben und die hohe Ethik, die darin liegt, 
erkennen. Dieser Wert wird dann deutlich, wenn wir uns der eigenen 
Beschränkungen und Anhaftungen im Denken bewusst werden. 
 
Was ist der Mensch? 

Um uns über die 
Eckpfeiler unseres 
eigenen Inneren 
klar zu werden, 
müssen wir natür-
lich auch einen 
Blick darauf 
werfen, was den 

Menschen eigentlich ausmacht oder was ihn als Menschen 
charakterisiert. Wie beispielsweise im Christentum gesagt, ist der 
Mensch eine Zusammensetzung aus Geist, Seele und Körper. 
Verschiedene Religionen oder philosophische Systeme benutzen die 
Gliederung in vier, fünf oder sieben Teile. Ich benutze heute die 
Dreiteilung. 
Der Mensch besteht also aus einem unvergänglichen, einem lernenden 
und einem vergänglichen Teil. Der unvergängliche Teil ist der Geist, 
der den Menschen mit den unendlichen Reichen des Kosmos 
verbindet. Durch diesen Teil ist der Mensch auch in der Lage, den 
Kosmos zu verstehen. Wie könnte er das, wenn er nicht ein kosmisches 
Äquivalent in sich hätte? 
Mit dem lernenden Teil sammelt der Mensch Erfahrungen und bringt 
seine inneren Fähigkeiten zum Ausdruck. So wie ein Maler einen 
Pinsel braucht und ein Musiker ein Instrument, um sich auszudrücken, 
braucht der Mensch einen Körper, sein Werkzeug. Dieses Werkzeug 
oder Vehikel ist vergänglich, wie wir alle wissen. Er ist das 



 16 

Ausdrucksmittel der psychischen, mentalen und spirituellen Kräfte, 
die durch ihn wirken und die wir menschliches Bewusstsein nennen 
können. 
Der Mensch ist der Denker! In einigen Sprachen wird das sogar in der 
Bezeichnung deutlich: Mensch – man (englisch) manas (Sanskrit).  
Was menschliches Bewusstsein besonders auszeichnet, ist die 
Fähigkeit zu denken, zu reflektieren, vorauszuschauen, zu analysieren 
und Erfahrungen bewusst reflektierend zu verarbeiten. Diese 
Reflexion findet in der Mitte, im lernenden Teil seiner dreiteiligen 
Konstitution oder Zusammensetzung, statt. Dort werden die 
vielfältigen Erfahrungen des Lebens mehr oder weniger verarbeitet 
und dann als Chance genutzt, das eigene Denken und Handeln 
anzupassen und zu optimieren. Im positiven Fall ist das Ergebnis 
Wachstum und die Entfaltung des eigenen Potenzials. 
 
Der Denkprozess und die Gedanken 

Um diese Fähigkeit 
des Denkens aber 
richtig zu verstehen, 
müssen wir sie 
genauer betrachten. 
Unser Denken (wie 
gesagt: im Sanskrit 
Manas genannt), ist im 

lernenden Teil zu verorten. Es sind insgesamt 7 Ebenen oder 
7 Aspekte, in denen unser Bewusstsein jeweils aktiv ist, und in denen 
sich all unsere Vorstellungen, Wünsche, Begierden, physischen 
Bedürfnisse etc. abspielen. Aber auch unsere Sehnsucht nach höheren 
Zielen, unsere ethischen Vorstellungen, unsere Einsicht und natürlich 
auch unser Intellekt sind Teil davon. Diese Aspekte wirken stets und 
ständig durch- und miteinander. Mal hat der eine, mal der andere 
Aspekt die Oberhand – je nachdem, worauf wir unser Denken 
ausrichten. Unser Kurs Anders Denken bietet Ihnen hier weitere 
Einsichten in die Zusammenhänge und ein tieferes Verständnis an. Für 
den heutigen Nachmittag will ich es damit bewenden lassen darauf 
hinzuweisen, dass wir als Hierarch des Mikrokosmos Mensch die 
Lenker unseres Denkens sind. Wir bestimmen, auf welcher Ebene, bei 
welchem dieser Aspekte wir uns aufhalten wollen. Dazu ist jedoch 



 17 

bewusstes Denken nötig, kein Denken, das sich einfach nur treiben 
lässt und wie ein Blatt im Wind den gerade vorherrschenden 
Strömungen blindlings folgt. Bewusst denken – unser Denken bewusst 
ausrichten – können wir aber nur, wenn wir es in seinen verschiedenen 
Aspekten kennen. 
Was sind die einzelnen Aspekte, und wie wirken sie sich in unserem 
Alltag aus? Ich kann hier heute nur einen groben Umriss geben. 
Weitere Einsichten können Sie sich selbst z. B. im Kurs Anders 
Denken erarbeiten. Beginnen wir mit dem Aspekt, der uns allen so 
offensichtlich und bekannt ist, dem physischen Denken. 

Das physische Denken 
Dabei ist unser Denken völlig auf die Belange des Körpers 
ausgerichtet. Sie werden durch das Denken angeregt und verarbeitet.  
Ich habe Hunger, mein Kopf tut weh, es ist zu laut da draußen – da 
brummt mir der Schädel, ich kann das nicht ertragen. Auf dieser Ebene 
identifiziert sich das menschliche Denken völlig mit dem Körper. Je 
nach Intensität kann man sich sehr lange in diesem Aspekt des 
Denkens aufhalten, und alles um sich herum vergessen. Ein Schmerz 
wird beispielsweise so stark empfunden und man konzentriert sich 
ganz darauf, dass man an nichts anderes mehr denken kann. Aber auch 
das Gegenteil ist der Fall: Sie sind in ein spannendes Buch versunken 
und vergessen völlig die Zeit. Erst wenn Sie es zur Seite legen, merken 
Sie, dass sie Hunger haben. Das physische Denken war völlig in den 
Hintergrund getreten und zeigt sich erst jetzt wieder. 

Das Gefühlsdenken 
Der Gefühlsaspekt bezieht sich auf den gesamten Komplex sinnlicher 
Wahrnehmung. Besonders emotional veranlagte Menschen sind ein 
gutes Beispiel wie man sich auf dieser Ebene bewegt. Menschen, die 
z. B. beim Betrachten eines Films in Tränen ausbrechen, mit dem 
Hauptcharakter des Films lachen und weinen. Dieser Aspekt umfasst 
den ganzen Komplex von Gefühlen, die durch sinnliche 
Wahrnehmung im Denken geweckt werden, ohne den direkten 
Einfluss, des Intellekts. Wenn der Kinobesucher beginnt zu überlegen, 
dass es nur ein Film war, den er sah, und keine Realität, so wird der 
Einfluss des Intellekts diesen Denkaspekt relativieren. Wird er jedoch 
überbetont, verzerrt sich unsere Wahrnehmung. Wir schwelgen dann 
geradezu in Gefühlen. 



 18 

Das Vitalitätsdenken 
Hier befasst sich das menschliche Denken nur mit dem „in Aktion 
treten, handeln, sich bewegen, in Gang bringen, stets aktiv sein“. 
Workaholics sind gute Beispiele für jemanden, der seinen 
Bewusstseinsbrennpunkt hauptsächlich in dieser Art des Denkens hat. 
Ständig etwas zu tun, zu putzen, Sport zu treiben, zu arbeiten – sich 
zu bewegen sind Kennzeichen dafür. Auch dieser Aspekt ist sehr 
wichtig, denn er ist unser Motor. Steht er aber zu häufig und stark im 
Vordergrund, verzerrt auch er unsere Wahrnehmung. 

Der Begierdenaspekt des Denkens 
Alles, was wir zum Ausdruck bringen, steht mit diesem antreibenden 
Aspekt in Verbindung, da immer ein „Wollen“ zugrunde liegt. Er liegt 
in der Mitte der sieben Aspekte und hat eine Schlüsselposition 
zwischen den Denkaspekten, denn er kann sich sowohl auf rein 
materielle Wünsche oder Begierden ausrichten als auch auf die 
höchsten Aspirationen für das Wohl der Menschheit. 
Daher ist dieser Aspekt des Denkens der wichtigste unter den ersten 
vier Aspekten. 

Der intellektuelle Aspekt des Denkens 
wird am besten dadurch charakterisiert, dass der Denker hier die 
Eindrücke und Gedanken, die auf ihn einströmen, sortiert und 
verarbeitet bzw. assimiliert. Ist der Denker hauptsächlich in anderen 
Aspekten aktiv, so haben diese Aspekte natürlich sehr großen Einfluss 
(siehe z. B. das emotionale Denken). Es wird ihm dann schwerfallen, 
die Fähigkeiten des intellektuellen Aspektes richtig zu nutzen. Analyse 
und abstraktes Denken sind ebenfalls diesem Aspekt zuzuordnen. 

Der Aspekt der Einsicht und Intuition 
des unmittelbaren Verstehens ohne intellektuelle Analyse, ist eine Art 
des Denkens, welche die inneren Eigenschaften und Charakteristika 
wahrnimmt. Man öffnet sich, versteht, und wird es. 
Voreingenommenheit, d. h. Meinungen oder Ansichten gegenüber 
dem äußeren Erscheinungsbild gehören zu den Fesseln des 
menschlichen Denkens und haben hier keinen Platz. Intellektuelles 
Schlussfolgern und Berechnen spielt in diesem Denkaspekt keine 
Rolle. 



 19 

Das wahre Verstehen des Dinges an sich, die Einsicht in die Wahrheit, 
lässt Mitgefühl, Sympathie und Mitleiden das eigene Handeln lenken. 
Künstler beziehen ihre Inspiration aus diesen Bereichen, wenn sie 
durch Konzentration auf diese Ebene das dort Gesehene zum 
Ausdruck bringen. Einsicht und Intuition sind kein Geschenk 
irgendeines Gottes. Sie können geübt und kultiviert werden. 

Der 7. Denkaspekt – Inspiration, Einheitserleben 
Es fällt uns schwer, diesen Aspekt des Denkens zu beschreiben, da wir 
uns höchstens im intellektuellen und relativ sehr selten im intuitiven 
Aspekt unseres Denkens bewegen. Nur sehr wenige Menschen sind 
bisher in diesen höchsten Bereich vorgedrungen. Es liegen einfach zu 
viele Stufen zwischen den Ebenen, auf denen wir uns üblicherweise 
gedanklich bewegen und jener siebten Ebene, wo all die Ideen 
hervorgebracht werden, die den Grundstein für große Religionen, 
Philosophien legen. Der Blick ist hier universell – nicht nur auf die 
unmittelbare Umgebung gerichtet, sondern auf alles Leben. 
 
Fesseln des Denkens – sind Gedanken frei? 

Unser Denken ist geprägt durch 
Erfahrungen unserer Kindheit, unsere 
Erziehung und Ausbildung, durch Freunde 
und Freizeitverhalten und die Interessen, 
die wir im Laufe eines Lebens aufgebaut 
und gepflegt haben. Gehen wir ins Theater 
oder Kino, oder schauen wir vor allem 
Fernsehsendungen, beziehen wir unsere 
Informationen aus eigener Recherche oder 
übernehmen wir unsere Meinungen vom 
Hörensagen. Welche Art Bücher lesen wir, 
wenn wir denn lesen? Gehen wir bewusst 
und vorbereitet zum Einkaufen, oder 

lassen wir uns so mal eben durch die Gänge 
treiben, um zu sehen, worauf wir Lust haben? Gehen wir am 
Obdachlosen achtlos oder gar mit Verachtung vorbei, oder welche 
Gedanken bewegen wir da? Beobachten Sie einmal Ihren 
Gedankenstrom, denn das sind Sie in Wirklichkeit – der Beobachter, 
der die Gedanken vorüberziehen sieht und sie entweder festhält, stärkt 

The Ten Largest I, 1907 



 20 

und wachsen lässt, oder sie einfach ohne weitere Beachtung 
vorbeiziehen lässt. Und die Entscheidung, welche Gedanken Sie 
stärken und welche Sie nicht beachten, liegt jedes einzelne Mal bei 
Ihnen, auch wenn Sie sich dessen manchmal oder sogar oft nicht 
gewahr sind, weil diese Entscheidungen in Blitzesschnelle getroffen 
werden. 
Nun – scheinen Ihnen diese Art Gedanken frei zu sein? Sind sie das? 
Durch die soeben genannten Prägungen haben wir mit unserem 
Gedankenleben so etwas wie einen Kokon gesponnen: Das haben wir 
immer so gemacht. Das muss doch so sein, weil es immer so war. Aber 
das stimmt doch: Das sagen doch alle. Das sind nur so ein paar 
Aussagen, die einige der Fesseln zeigen, die wir unserem Denken 
selbst auferlegt haben. Und das hat mit dem zu tun, was wir für 
Realität halten, nämlich das, was wir mit den äußeren, den materiellen 
Sinnen wahrnehmen und zu kennen glauben. Aber diese äußeren 
Wahrnehmungen sind nur ein Teil und noch dazu ein sehr illusorischer 
Teil, denn unsere Sinne gaukeln uns Dinge vor, die nur in unserer 
Vorstellung so existieren, wie wir sie sehen. Und dann meinen wir, 
dies sei die Wahrheit. Wir interpretieren alles, was wir sehen, 
entsprechend der Dinge, die wir zu kennen meinen und beziehen alles 
auf uns selbst. Das nennen wir auch anthropomorphes Denken. Unser 
Denken bewegt sich überwiegend in den ersten vier, den 
vergänglichen Aspekten. Es ist durch persönliche Interessen auf mein 
und Dein gerichtet, und sieht vor allem die Getrenntheit in der Welt. 
Und das ist eine Illusion, denn diese Welt, und mit ihr all die Bereiche 
auf die sich z. B. physisches, emotionales oder vitales Denken 
ausrichtet, ist vergänglich und daher nur relativ real. D. h. sie ist so 
lange für uns real, wie wir sie als real ansehen. Ein Beispiel: Wir 
ärgern uns über unseren Nachbarn, weil wir glauben, er handelt immer 
auf eine bestimmte Art und Weise und kennen seine wirklichen 
Beweggründe nicht. Der Konflikt ist da. Eine Disharmonie, die 
ausgeglichen werden muss. Wenn wir nicht in der Lage sind, dies 
gleich durch klärende, freundliche Gespräche zu harmonisieren, dann 
werden wir das zu einer anderen Zeit – vielleicht sogar in einem 
anderen Leben – ausgleichen müssen. Was war denn nun real dabei – 
unsere Sicht auf sein Verhalten? Das Anhaften an vorgefassten 
Meinungen und Stereotypen hat unser Denken in Ketten gelegt, die 



 21 

wir sprengen müssen. Diese Welt der Illusion ist in keiner Sekunde 
gleich, sondern in ständiger Veränderung. 
 
Ausblick auf eine befreite Weltmentalität 

Wenn wir diesem Denken, 
das sich in den 
vergänglichen Aspekten 
bewegt, ein Denken aus 
den höheren Aspekten, der 
Inspiration, der Intuition 

und dem Intellekt gegenüberstellen, dann wird deutlich, dass diese 
höhere Art des Denkens universell ist und eine viel größere Weite hat 
als das persönliche, auf uns selbst gerichtete Denken aus den niederen 
Aspekten. In diesen höheren Denkaspekten liegt die eigentliche 
Freiheit des Denkens. Hier sind die Gedanken wirklich frei und 
können sich in die Weite des Universums hinausschwingen. Obwohl 
nicht unbegrenzt wie das Grenzenlose, denn sie sind mit einem 
begrenzten Wesen verbunden, können sie sich bis zu den Sternen und 
noch weiter hinaus bewegen. Die Persönlichkeit des Menschen tritt 
dabei völlig in den Hintergrund, sie wird einfach vergessen. Wenn wir 
uns in diese Weite begeben, dann kann es uns gelingen, die 
Verbindung von Mensch und Kosmos zu erfahren, ihrer gewahr zu 
werden und uns davon in unserem täglichen Leben inspirieren zu 
lassen. 
Wenn wir die Fesseln des ich-bezogenen, auf materiellen Wohlstand 
und Besitz ausgerichteten Denkens abstreifen und stattdessen unsere 
Verbundenheit mit allem Leben erkennen und leben, ist unser Denken 
wahrhaft frei und kann für das Wohlergehen aller wirken. Wir bauen 
damit eine Weltmentalität auf, die ein freiheitliches und friedliches 
Zusammenleben aller Menschen ermöglicht. 
Nachdem wir hiermit nun die Grundlage gelegt haben, wird Ihnen 
Ralph Kammer in seinem nach der Fragerunde folgenden Vortrag 
mehr über diese Weltmentalität erzählen.  
Vielen Dank für Ihre Aufmerksamkeit! 



 22 

AUSBLICK AUF EINE BEFREITE WELTMENTALITÄT 
UND WIE WIR DAZU BEITRAGEN KÖNNEN 

Ralph Kammer 
 
Jeder Gedanke, jeder Atemzug, jede Tat findet Widerhall in den Wesen 
um uns herum, im Erdenkreis und darüber hinaus, weil wir Teil von 
allem sind. 

Der Wind strich über Santiagos Gesicht. Er hatte seiner 
Unterhaltung mit der Wüste gelauscht, denn die Winde 
wissen immer alles. Sie ziehen durch die Welt, ohne einen 
festen Ort zu haben, an dem sie geboren werden oder 
sterben. 
- Hilf mir - bat der junge Mann. Einmal habe ich in Dir die 
Stimme meiner Geliebten vernommen. 
- Wer hat Dich gelehrt, die Sprache der Wüste und des 
Windes zu sprechen? 
- Mein Herz - erwiderte der junge Mann. 
Der Wind hatte viele Namen. Hier nannte man ihn 
Schirokko, und die Araber glaubten, dass er aus einem mit 
viel Wasser bedeckten Land kam, in dem schwarze 
Menschen lebten. In dem fernen Land, aus dem der junge 
Mann kam, nannte man ihn den Wind der Levante, dort 

The Swan XIV, 1915 



 23 

glaubte man, dass er den Sand der Wüste und die uralten 
Kriegsrufe der Mauren mit sich brachte. Und vielleicht 
glaubt man an einem weit von seinen alten Weiden 
entfernten Ort, dass der Wind aus Andalusien käme. Aber 
der Wind kam von nirgendwoher und kehrte auch 
nirgendwohin zurück, und deshalb war er stärker als die 
Wüste. Eines Tages würde man in der Wüste vielleicht 
Bäume pflanzen und Schafe züchten können, aber niemals 
würde man den Wind beherrschen. 
- Du kannst nicht zu Wind werden. Wir sind von 
unterschiedlicher Natur - sagte der Wind. 
- Das stimmt nicht - entgegnete der junge Mann. - Ich habe 
die Geheimnisse der Alchemie entdeckt, während ich wie 
Du durch die Welt gezogen bin. Ich trage in mir die Winde, 
die Wüsten, die Ozeane, die Sterne und alles, was es noch 
im Universum gibt. Wir wurden durch dieselbe Hand 
erschaffen und haben die eine, gleiche Seele. Ich möchte wie 
Du sein, in alle Winkel eindringen, die Meere überqueren, 
den Sand, der meinen Schatz zudeckt, fortwehen und die 
Stimme meiner Geliebten herbeiholen. Lehre mich nur für 
einen Augenblick, Wind zu werden, damit wir uns über die 
unbegrenzten Möglichkeiten der Menschen und der Winde 
unterhalten können - bat der junge Mann. 

Auszug aus Der Alchimist, Paulo Coelho 
Das, liebe Zuhörer, war ein Auszug aus dem Roman Der Alchimist 
von Paulo Coelho. In ihm geht es um die Lebensgeschichte des 
andalusischen Hirten Santiago, die im Wesentlichen als äußere, wie 
auch innere Reise der lernenden Seele dargestellt wird. Santiago 
schafft es dabei, seinem Herzen bzw. seiner Intuition zu folgen und die 
Zeichen zu erkennen, die ihm das Leben selbst offenbart. Er hat damit 
die einschränkenden Sichtweisen traditioneller und gesellschaftlicher 
Gedankenbilder überwunden, die mit all dem Wenn und Aber, Hätte 
und Könnte verbunden sind, die auch uns unser anhaftendes und 
polarisierendes Denken aufbürdet, und uns ein Leben innerhalb eines 
beschränkten Horizonts leben lässt. Für den Alltagsmenschen ergibt 
sich hierbei die große Tragik, dass er seine Potenziale und auch seine 
wahre Bestimmung und Aufgabe nicht erkennt. So aber, wie Santiago 
dem Leben seine Geheimnisse abgerungen hatte, indem er es lebte, auf 



 24 

sein Herz und seine Intuition hörte, und damit tiefe Einblicke in das 
Wesen der Dinge erhielt, so wie er erkannte, dass jeder alles in sich 
trägt und gegen jedes Hindernis Stück für Stück zum Ausdruck 
bringen kann, ist es auch für uns möglich. So wie er seiner Vision 
folgte, um sie mit anderen teilen zu können, so könnte auch unser Weg 
sein, und zu dem Entschluss führen, der Welt mit unserem Beitrag 
helfen zu wollen. Wir sind nicht nur unbeteiligte Nutzer der 
universalen Pracht und Herrlichkeit, die wir obendrein gar nicht als 
das erkennen, was sie wirklich ist. Wir gestalten die Welt bewusst oder 
unbewusst mit, das sollte uns klar sein. Jeder Gedanke, jeder Atemzug, 
jede Tat findet Widerhall in den Wesen um uns herum, im Erdenkreis 
und darüber hinaus, weil wir Teil von allem sind. Santiago formulierte 
es in einem späteren Zwiegespräch mit der Sonne so: 

- Die Liebe ist die Kraft, die die Weltenseele verwandelt und 
läutert. Als ich das erste Mal in sie eingetaucht bin, empfand 
ich sie als vollkommen. Aber dann erkannte ich, dass sie der 
Widerschein aller Geschöpfe ist und somit auch ihre Kriege 
und ihre Leidenschaften in sich trägt. Wir sind es, die sie 
nährt, und unsere Erde wird besser oder schlechter, je 
nachdem, ob wir besser oder schlechter werden. - 

Auszug aus Der Alchimist, Paulo Coelho 
 
Warum ist befreites Denken der einzige Weg? 
Wir sind es, die die Weltenseele nähren, und unsere Erde wird besser 
oder schlechter, je nachdem, ob wir besser oder schlechter werden. 
Unsere Erde wird besser oder schlechter, je nachdem, ob wir besser 
oder schlechter werden! Aus diesem Grund ist es so wichtig, dass wir 
uns der Natur unseres Denkens bewusst werden, denn mit unseren 
Gedanken erschaffen wir die Welt, erschaffen Leid und Glück, wie 
Buddha es einst ausgedrückt hat. Dort liegt die Zukunft einer 
aufeinander zugehenden, gemeinsam für eine bessere und 
harmonischere Welt strebenden Menschheit. Wenn wir es schaffen, 
unsere aus Vorurteilen und bestenfalls Halbwahrheiten bestehenden 
Grenzen niederzureißen, können wir unserer wahren Bestimmung 
folgen, und weise Führer für den gesamten Planeten werden. Wir 
müssen es einfach nur tun. Sie denken, dass diese Aufgabe für Sie zu 
schwer ist, da Sie mit den Problemen des Alltags, die Sie jeden Abend 
erschöpft ins Bett sacken lassen, schon genug zu tun haben? Sie 



 25 

denken, dass Sie nicht die innere Stärke für diese mächtige Aufgabe 
besitzen, obwohl es viele Menschen vor Ihnen geschafft haben, durch 
ihr Leben andere Menschen in dieser Frage zu inspirieren? Dann hören 
Sie gut zu. 
 
Die Bestimmung des Menschen 
Wenn wir es schaffen, unsere aus Vorurteilen und bestenfalls 
Halbwahrheiten bestehenden Grenzen niederzureißen, können wir 
unserer wahren Bestimmung folgen, und weise Führer für den 
gesamten Planeten werden. 
Der Mensch ist durch die Fähigkeit zur Selbstreflexion zu mehr 
bestimmt. Alles hat seinen Sinn, alles seine Aufgabe. Die des 
Menschen ist es, mit weiser Einsicht, die Entwicklung der niederen 
Naturreiche zu unterstützen anstatt sie auszubeuten. Diese Einsicht 
kann durch das Nutzen der höheren Denkaspekte erlangt werden, über 
die wir im ersten Vortrag gesprochen haben. Der biblische Spruch: 
„Macht Euch die Erde untertan“, wurde in den letzten Jahrhunderten 
falsch verstanden, da er mit den Facetten niederen Denkens, 
egozentrierten Denkens, betrachtet wurde. Diese Sichtweise sollte von 
uns längst überwunden worden sein, denn der Ausspruch kann auch 
als Aufforderung gesehen werden, sorgsam mit den Wesen 
umzugehen, die evolutionär unter dem Menschen stehen und daher 
seiner Hilfe bedürfen. Gelingen kann uns dies nur, indem wir achtsam, 
empathisch und bereit dafür sind, unsere Standpunkte und Sichtweisen 
zu verlassen, um uns in Menschen, Tiere, Pflanzen usw. 
hineinzuversetzen, um zu beobachten und wahrzunehmen, ohne zu 
beurteilen. Wollen wir uns daran beteiligen, eine bessere Welt zu 
schaffen, dann sollten wir versuchen, hinter die Oberfläche, hinter alle 
weltlichen Erscheinungen und Konstrukte zu blicken, um das Wesen 
der Dinge und der Geschöpfe zu ergründen, hinter diese 
Oberflächlichkeit menschlichen Denkens und Handelns, die im 
Wesentlichen auf der Basis von Beschränkungen, Unwissenheit und 
Verblendung besteht. Gelingt uns das selbst nur ansatzweise, werden 
wir uns in ihnen allen wiederfinden können, denn der Kern der Dinge 
ist überall gleich. Unser Planet existiert nur, weil alle Wesen, vom 
höchsten Geist bis zum kleinsten Atom, durch diesen Kern 
miteinander kooperieren, d. h. wir alle bilden sozusagen den Planeten, 
ja wir sind der Planet. Der Himmel und die Ozeane, die Wüsten, 



 26 

Berge, Wälder, Flussverläufe, Seen, Wiesen, Felder, Dörfer und 
Städte, unsere Zivilisationen und Kulturen, ja unsere menschliche 
Hülle, unsere Emotionen, unsere Vitalität, unser Wollen und unser 
Denken, unsere höchsten Bestrebungen existieren nur, weil alles 
elementale, mineralische, pflanzliche, tierische, menschliche und 
göttliche Leben auf-, in- und miteinander wirkt. Wenn wir das 
verstehen, werden wir eine völlig neue, von unserem jetzigen Denken 
losgelöste Sichtweise auf das Leben unserer Erde und im Universum 
erhalten und dadurch fähiger sein, Probleme nachhaltig zu lösen. Es 
gibt keinen anderen Weg. 
 
Wie wirkt sich befreites Denken aus? 
Welche Auswirkungen solch eine Sichtweise auf unser individuelles 
und gesellschaftliches Leben, ja auf unseren Planeten hat, das 
betrachten wir jetzt. Zunächst einmal sollten wir aber verstehen, dass 
sich natürlich nichts einfach so ändern wird. Die Entwicklung unseres 
Bewusstseins und der damit verbundenen Aspekte, d. h. die 
Entwicklung unseres Charakters, ist ein Prozess, der sich über 
unermessliche Zeiträume hinzieht, und eigentlich nie beendet sein 
wird, denn wir sind ja Teil des Universums, Teil der Grenzenlosigkeit. 
Nichtsdestotrotz kann man sehr wohl die Auswirkungen sich 
entwickelnden Bewusstseins und damit sich entwickelnder 
Sichtweisen individuell relativ schnell wahrnehmen, denn das Ändern 
von Sichtweisen äußert sich unmittelbar in unseren Handlungen, 
wobei das Resultat dieser Handlungen im Leben sichtbar ist. 
Erhält der Mensch also Einsicht in die Geheimnisse kosmischen Seins, 
weil er es geschafft hat, sich tief in das Innere einer Sache oder eines 
Wesens hineinzuversetzen, dorthin, wo keine Schranke, kein 
weltliches Bild die Blicke trübt, wird Verständnis, Identifikation, 
Mitgefühl und Zuversicht sein Wesen erfüllen, weil er versteht. 
 
Individuelle Auswirkungen 
Sich in Menschen zu versetzen, die einem sympathisch sind, sollte 
keine zu schwere Aufgabe sein. Um aber die Auswirkungen befreiten 
Denkens zu erkennen, stellt man sich am besten der Herausforderung, 
die eigene Aufmerksamkeit auf Menschen zu richten, die einem 
zunächst einmal gar nicht sympathisch sind. Menschen, die vielleicht 
scheinbar im kompletten Gegensatz zur eigenen innersten 



 27 

Überzeugung stehen und eventuell 
unmoralisch, ausbeuterisch, brutal,  
hinterlistig und manipulativ sind. Wir 
leben mit solchen Menschen gemeinsam 
auf diesem Planeten und offensichtlich tun 
sie ihm nicht gut. Doch sind auch sie Teil 
unserer Gemeinschaft, unseres Planeten 
und tragen dadurch etwas Wahrhaftiges in 
sich, etwas Göttliches, wenn sie es auch 
mit Füßen treten bzw. nicht erkennen. 
Wollen wir diesen, seinen wahrhaftigen 
Teil ignorieren oder gar verleugnen, nur 

weil es seine eigene Persönlichkeit tut? Mitnichten liebe Zuhörer, denn 
wir sind in diesem wahrhaftigen, göttlichen Teil, mit Allem verbunden 
und müssen uns zudem selber fragen, ob wir selbst fehlerfrei sind. Es 
ist eine gute Übung, den innersten, den universalen Kern eines 
Menschen zu erkennen, ihn anzusprechen und dabei die Persönlichkeit 
so zu behandeln, dass sie sich und dem Leben um sie herum nicht 
schaden kann. Im Alltag zeigt sich das dann so, dass wir versuchen, 
die verbindenden, philanthropischen, visionären und universalen 
Regungen und Gedanken dieser Menschen, ja aller Menschen, 
anzuregen und zu unterstützen, ohne dabei belehrend zu wirken. Das 
kann in beiläufigen Bemerkungen oder bei Gesprächen stattfinden, 
wir müssen nur die Courage und den Willen dazu haben, dürfen uns 
nicht scheuen. Gegen die herabziehenden, einschränkenden und 
manipulativen Charakterzüge gehen wir gewaltlos und bestimmt vor, 
indem wir das Verhalten und seine Konsequenzen offen und ehrlich 
ansprechen. Das gilt auch für den Diskurs mit uns selbst. Wenn der 
Same so einmal gestreut ist, wird das über kurz oder lang immer zu 
Veränderungen führen, denn der wahrhaftige, göttliche Teil eines 
Menschen ist immer dabei. Er ist es, der ständig darum bemüht ist, die 
persönlichen Wesenszüge eines Menschen anzuheben, zu veredeln. 
Unterstützen wir ihn doch einfach dabei, es ist der Mühe wert. Denken 
Sie nur an die wirklich extremen Beispiele, wo Mütter oder Väter den 
Mörder ihrer Kinder im Gerichtssaal in die Arme geschlossen haben, 
um ihm zu verzeihen. Jesus selbst hat das am Kreuz vorgemacht. In 
solchen Momenten wandelt die innere Gottheit unter uns. Muss es 
aber erst zu solch dramatischen Geschehnissen kommen, wie bei 
diesen extremen Beispielen? Ich denke nein. 

The Swan Nr. 18, 1915 



 28 

So in etwa ändert sich das individuelle Weltbild, wenn man versucht 
sich von den eigenen Beschränkungen im Denken zu befreien. Und 
wie wirkt sich das auf die Gesellschaft aus? 
 
Gesellschaftliche Auswirkungen 
Gesellschaftlich wird sich dies darin zeigen, dass mehr Rücksicht 
aufeinander genommen wird. 
Gesellschaftlich wird sich dies darin zeigen, dass mehr Rücksicht 
aufeinander genommen wird. Mehr Rücksicht auf die Interessen der 
Schwachen, derer, die kein Gehör finden, der Randgruppen und 
unterdrückten Menschen und Länder; mehr Rücksicht auf das Leben 
der Tiere und Pflanzen, mehr Rücksicht auf unser Klima und unsere 
Ressourcen. Wir werden zunächst versuchen, Konflikte nicht 
kriegerisch, sondern diplomatisch zu lösen, um irgendwann dazu zu 
gelangen, Konflikte komplett durch ein entsprechendes Verhalten gar 
nicht erst entstehen zu lassen. Man könnte das als Utopie bezeichnen, 
doch schauen wir genauer hin, gibt es viele Bemühungen, die bereits 
jetzt und hier in dieser Richtung aktiv sind. Der Klima-, Umwelt- und 
Tierschutz in seinen weitläufigsten Ausprägungen sind Beispiele 
dafür, dass sich Menschen freiwillig engagieren, um ihre Ideale und 
Visionen von einer besseren Welt in die Tat umzusetzen. Schauen wir 
nur auf die Wälder, Wiesen und Flüsse in unserem Land. Noch vor 
wenigen Jahren waren Flüsse wie der Rhein, die Elbe, die Ruhr und 
die Saale ökologisch fast tot. Heute kann man in ihnen, dank der 
Bestrebungen die Umwelt zu schützen, schon wieder baden. Beim 
Tierschutz schreiten wir auch voran, wobei ganz besonders der Drang, 
weniger Fleisch zu konsumieren, ein Zeichen für mehr Achtsamkeit,  
mehr Bewusstsein und damit mehr Empathie innerhalb der 
Gesellschaft ist. Man sollte diese Bestrebungen nicht kleinreden, denn 
es ist immer die Ausrichtung des Denkens, die zählt. Empathie ist 
überhaupt das Zeichen für die Aktivität höherer Denkpotenziale. Wenn 
wir es schaffen, mehr Empathie mit anders denkenden Menschen zu 
haben, brüderlicher zu sein und aufeinander zuzugehen anstatt zu 
streiten oder gar Krieg zu führen, wird sich dies auf dem gesamten 
Planeten positiv zeigen. Vergessen sie nicht, wir müssen versuchen, 
uns in die Wesenheiten hineinzuversetzen, um sie zu verstehen, denn 
das ist der Schlüssel für eine bessere Welt. Umweltschutz und Frieden 
hängen eng damit zusammen, denn wer ehrlich dazu bereit ist, seine 



 29 

Lebensräume und Ressourcen zu schützen, der schützt auch das Leben 
der Menschen – und das über seinen eigenen kleinen Kreis hinaus in 
der ganzen Welt. Dies hat mit der ganzheitlichen Betrachtung des 
Lebens zu tun und ist Ausdruck befreiten, schrankenlosen Denkens. 
Schrankenlosen Denkens, das sich über alle Anhaftungen und 
Bewertungen des persönlichen Egos erhoben hat. 
Befreites Denken IST der einzige Weg! 
 
Grenzenlosigkeit und Individualität 

Denn dieses schrankenlose Denken 
basiert auf den Grundwahrheiten des 
Lebens selbst, die dadurch für uns 
offensichtlich werden. Je mehr ein 
Mensch seine Anhaftungen, vorgefassten 
Meinungen und Sichtweisen erkennt und 
überwindet, je offener und allumfassender 
wird die Wahrnehmung seiner 
Betrachtung. Das alles bedeutet nur, dass 
sich die Aktivität seines Bewusstseins 
ausdehnt und Aspekte mit einbezieht, die 
es ihm ermöglichen, die verbindenden 
Kräfte universalen Lebens zu erkennen. 
Dies zeigt sich in Visionen, die vielleicht 

zu Beginn nicht als solche wahrgenommen werden. Doch wenn ein 
Mensch damit beginnt in kleinen Dingen des Alltags, wie z. B. beim 
Pflegen einer Rosenhecke im Garten in jeder Blüte einen Kosmos zu 
sehen, weil er die Vielfalt darin entdeckt und sieht, wie diese sich 
strukturell in jeder anderen Blüte wiederholt. Dann wird ihm klar, dass 
das Leben grenzenlos ist und die eine grenzenlose Wahrheit sich in 
jeder Erscheinung zeigt. Er wird diese Wahrheit in jeder Blüte, in 
jedem Baum, in jedem Wald, in jedem Tier und in jedem Menschen 
wahrnehmen können, und er wird bemerken, dass sie sich immer 
etwas anders zeigt. Wie großartig das eine Gesetz doch ist, die 
Grenzenlosigkeit lässt es zu, dass sie durch das Leben grenzenlos zum 
Ausdruck gebracht werden kann. 
 
  

Altarpiece II, 1915 



 30 

Verantwortung und Kooperation 
Der Betrachter der Rose sieht dann klar, dass er es ist, der durch das 
Erschaffen und Pflegen seines Gartens eine Welt geschaffen hat, in der 
unzählige Wesen leben, sich entwickeln und wachsen können. Das ist 
die Einheit des Seins. Verantwortung erwacht, denn von ihm und 
seinem Einblick in das Wesen der Dinge hängt es ab, wie kraftvoll und 
schön alles gedeiht. Von ihm hängt es ab, ob Bienen kommen und wie 
viele. Ja, von ihm hängt es ab, ob die Bäume Früchte tragen oder nicht. 
Er bemerkt, dass, wenn er die Voraussetzungen dafür schafft, alles im 
Garten miteinander kooperiert, d. h. das Erdreich mit seinen typischen 
Bewohnern, die Gräser, die Blumen und Bäume, Insekten, Spinnen, 
Säuger usw., und eben der Mensch. Auf diese Weise gestalten wir die 
Welt, d. h. wir müssen lernen zu kooperieren, weil Kooperation die 
Arbeitsweise individuellen Lebens ist, ein Ganzes zu formen, eine 
Welt. Das bedeutet es, mit der Natur zu arbeiten. Ein Meister der 
Weisheit sagte einmal, dass, wenn wir mit der Natur arbeiten, sie uns 
als einen ihrer Meister anerkennen wird. Betrachten wir unser 
innerstes Potenzial, dann wird klar warum. 
 
Die Vision 

 
Je mehr ein Mensch seine Anhaftungen, 
vorgefassten Meinungen und Sichtweisen erkennt 
und überwindet, desto offener und 
allumfassender wird die Wahrnehmung seiner 
Betrachtung. 
 
 

Das Leben ist grenzenlos und bringt sich im zyklischen Verlauf der 
Ewigkeit grenzenlos immer wieder hervor. In allem steckt dieser 
unendliche Kern. 
Die Idee, ja die Vision des Betrachters der Rose von seinem so 
wundervoll funktionierenden Garten, steht sinnbildlich für eine Vision 
von einer wundervoll harmonisch funktionierenden Welt. Wir können 
alle in Frieden leben, uns gegenseitig unterstützen und inspirieren, 
wenn wir nur wollen. Jeder kann am Glück seines Nächsten teilhaben 
oder ihm in der Not helfen, der Weg dafür ist immer frei. 

The Swan IX, 1915 



 31 

Menschlichkeit und Nächstenliebe, Toleranz und Güte wohnen tief in 
uns und können zum Aufbau einer blühenden Welt genutzt werden. 
Hass und Niedertracht müssen nicht sein. Ich hörte einmal, dass nur 
der, der nicht geliebt wird, hasst. Daher lieben wir doch unseren 
Nächsten wie uns selbst, denn es gibt nichts, was uns voneinander 
trennt, außer der selbsterzeugten Illusion, wir wären getrennt 
voneinander. Die Grenzenlosigkeit lebt in uns allen, dieser göttliche 
Kern, daher hat jeder von uns die Macht, Glück und Frieden zu 
spenden und einen Beitrag zu einem wundervollen Freiheitsgeist zu 
leisten, der die Menschheit durchdringt und das Leben eines jeden 
kostbar und sinnvoll macht. Lasst uns alle diese Macht nutzen, lasst 
uns zusammenstehen und lasst uns jeden Tag daran arbeiten, diese 
Vision Realität werden zu lassen. 
 
Wie können wir dazu beitragen, was können wir tun? 
Alles, was dafür getan werden muss, ist diese Vision in unseren 
Herzen zu bewahren. Doch muss sie auch unser Denken durchdringen, 
damit sie die Atmosphäre eines jeden unserer Tage bestimmt. Nur 
wenn wir sie täglich nähren, wird sie wachsen, lebendig sein und mit 
der Zeit auf andere Menschen übergehen. Das hört sich schwierig an, 
da unser Alltag oft durch Dinge bestimmt wird, die so gar nicht mit 
dieser Vision einhergehen. Doch liegt es in unserer Macht und unserer 
Verantwortung nicht nachzulassen, eigene Beschränkungen zu 
überwinden, sprich, die Belange der eigenen niederen Natur. Wer fällt 
kann wieder aufstehen und diese Vision fest im Blick behalten. 
 
Impulse für den Tag 

Am besten und leichtesten wird uns dies gelingen, 
wenn wir jeden Morgen damit beginnen, diese 
Vision nur für ein paar Minuten in unserem 
Denken zu bewegen. 
 
Am besten und leichtesten wird uns dies 
gelingen, wenn wir jeden Morgen damit 
beginnen, diese Vision nur für ein paar 
Minuten in unserem Denken zu bewegen. 
Wenn unsere Gedanken dabei den höchsten 

Teil von uns berühren, unser höchstes Selbst, unseren universalen, 

The ten Largest V, 1907 



 32 

unseren göttlichen Kern, seine Allgegenwart und sein unermessliches 
Sein, dann nehmen wir auch wahr, wie er in allen von uns wohnt. 
Betrachten wir, wie er in jedem Tropfen Tau, in jedem Sonnenstrahl 
und Atemzug, in jeder Bewegung der Sterne und der Atome, in jedem 
Sandkorn der Wüste wie auch im Rascheln der Bäume und Blätter 
lebt, wenn der Wind durch sie fährt. Dieser Teil von uns wird nie 
geboren, oder stirbt, denn er ist immer da. Er ist der Ursprung aller 
Liebe und die Basis von Geduld, Mitgefühl, Gleichmut, Mut und 
Entschlossenheit. Kein Moment vergeht, indem er nicht damit 
beschäftigt ist uns mit all dem zu inspirieren. Stellen wir uns vor, ja 
äußern den Wunsch, im Lichte von ihm durch den Alltag zu gehen, 
dabei tief in die Herzen der Menschen zu sehen, um sie zu verstehen. 
Nur wer versteht, kann auch verzeihen, nur wer versteht, kann 
inspirieren. 
Beginnen wir so voll bewusst einen jeden Tag, dann muss uns nicht 
bange sein, Fehler zu machen, denn wir werden mehr und mehr sehen, 
wie dieser Geist unser Denken und Handeln bestimmt. Kein Meister 
ist aber je vom Himmel gefallen, darum sollten wir gelassen sein, 
wenn mal etwas nicht funktioniert, achtsam mit uns selbst, wenn ein 
Zwang uns drängt – womit all die einschränkenden und bindenden 
Meinungen und Vorstellungen von der Welt gemeint sind, die wir über 
Äonen in unserem Denken erschaffen haben. Jeder Zwang, aber auch 
jede Nachlässigkeit ist eine Verzerrung in der Betrachtung von dem, 
was wirklich wahr für uns ist, und somit ein Extrem. Die große Vision 
von einer wundervoll funktionierenden, harmonischen Welt, in der die 
Wesen einander unterstützen und inspirieren, kann daher nur fernab 
jeglicher Extreme wachsen und gedeihen. 
Ein weiteres, sehr wichtiges Werkzeug für uns kann die Rekapitulation 
des abgelaufenen Tages sein. Hier macht man kurz vor dem 
Zubettgehen den Frieden mit der Welt und mit sich selbst. Man 
betrachtet die Dinge, die gut gelaufen sind und ordnet sie so ein, dass 
man sie für zukünftige Situationen im Leben sinnvoll nutzen kann. Die 
schief gelaufenen Dinge sollte man analysieren, an ihnen aber nicht 
anhaften, indem man bejammert was man getan hat, sondern den 
festen Entschluss fasst, es zukünftig besser zu machen. Gedanken, 
Worte und Handlungen kann man nicht ungeschehen machen, wenn 
sie einmal in die Welt hinaus gesendet wurden, da sie dort durch 
unsere Verbundenheit mit allem unmittelbar Resonanz finden. Wichtig 



 33 

ist, die Wirkungen zu akzeptieren und zukünftig darauf zu achten 
unserer Vision von einer besseren Welt mehr Raum und Bedeutung in 
unserem Alltag zu schenken. 
Impuls für unser Leben 
Die beste Plattform jedoch, unsere Vision zu beleben, bietet die Loge 
von Weisheit und Mitleiden. 
Die beste Plattform jedoch, unsere Vision zu beleben, bietet die Loge 
von Weisheit und Mitleiden. Die meisten von Ihnen kennen sie alle, 
da sie zentral in unserer theosophischen Arbeit steht. Sie bildet eine 
Kette unermüdlich für das Wohl der Menschheit und des Planeten 
arbeitender Menschen, die ihre Leben für diese Aufgabe gewidmet 
haben. Sie sind seit Zeitaltern damit beschäftigt, mehr Licht und 
Weisheit unter den Menschen zu verbreiten. Täglich laden sie uns ein, 
ihrer Gemeinschaft beizutreten um mit ihnen ihr wundervolles Werk 
fortzuführen, wobei sie jedes mitleidvolle, aufopferungsbereite Herz 
willkommen heißen. Sie brauchen Mitarbeiter, die die Sprache der 
Menschen sprechen, ihre Sorgen und Nöte verstehen, ihre 
Beschränkungen und ihr Sehnen kennen und gewillt sind, die uralte 
Weisheit unter den Menschen zu verbreiten. Glauben Sie, liebe 
Zuhörer, Sie sind nicht fähig dafür? Sie können das nicht? Nun, es gibt 
keinen Unterschied zwischen unserer eigenen höheren Natur und 
derjenigen dieser Gruppe aufopferungsvoller fortgeschrittener 
Menschen. Wenden wir uns an unsere höhere Natur, wenden wir uns 
an sie. Jeder kann ein Helfer ihres Wirkens sein, und welch bessere 
Aussicht auf zukünftige Leben kann man haben, als mit ihnen die 
Vision einer wundervoll blühenden Menschheit Wirklichkeit werden 
zu lassen, auf das wir einst beisammensitzen und uns über die 
unbegrenzten Möglichkeiten unterhalten, die in uns allen wohnen. 
Vielen Dank. 
 

 
 



 34 

 
  

The seven pointed Star Nr.2, 1908 



 35 

 
INHALT 

    Seite 

 
Sieglinde Plocki Editorial         3 
 
Sieglinde Plocki Was ist wahre Freiheit? 

Fesselnde Faktoren im Denken  
und wie wir uns davon befreien      4 

 
Ralph Kammer Ausblick auf eine befreite  
   Weltmentalität und wie wir  
   dazu beitragen können        22 
 

      
 
Herausgeber: 
 
THE THEOSOPHICAL SOCIETY POINT LOMA (TSPL)  
Deutsche Abteilung e.V. 
 
Postanschrift: 
Tauroggener Str. 17, 10589 Berlin, 
Tel.: +49 1577 7094627 
http://www.theosophy.de 
E-Mail: info@theosophy.de 
 
Präsidentin/Schriftleitung 
Sieglinde Plocki, 
Postanschrift: 
Tauroggener Str. 17, 10589 Berlin 
Tel.: +49 1577 7094627 

Bücherstelle 
Margarete Freitag - Primelstr. 27 
82515 Wolfratshausen 
Tel.: 08171 202 89 
E-Mail: 
margarete-freitag@freitag-video.de 

Bankverbindung 
Kontoinhaber: Theosophical Society Point Loma 
IBAN: DE72 4306 0967 1304 4336 00 (GLS Gemeinschaftsbank) 
BIC: GENODEM 
 
Jahresabonnement 25 € 

mailto:info@theosophy.de
mailto:margarete-freitag@freitag-video.de


 36 

 

Hilma af Klint The Ten Largest I, 1907 


